
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Winter 19(39): 7-50 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

The Architecture of a Spiritual Family: Elucidating 
a Five-Dimensional Model Based on an Ijtihadi- 
Istintaqi Analysis of the Quran and Psychology

Javad Moslehi1                ,         Mohammad Mehdi Saforaei Parizi2

Hassan Taghiian3                  ,         Seyed Isai Mostarhami4

1. Member of the Quran and Sciences Department, Al-Mustafa University of Higher Education, Qom, 

Iran (Corresponding Author).

javadmoslehi1@gmail.com

2. Associate Professor, Psychology Department, Al-Mustafa University of Higher Education, Qom, Iran.

safurayi@miu.ac.ir

3. Assistant Professor, Psychology Department, Al-Mustafa University of Higher Education, Qom, Iran.

hasan_taqiyan@miu.ac.ir

4. Associate Professor, Department of Quran and Sciences, Higher Education Complex of Quran and 

Hadith, Jamia al-Mustafa, Qom, Iran.

dr.mostarhami@chmail.ir

Received: 2025/06/22; Accepted 2025/09/27

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: The family, as the cornerstone of society, is currently fac-
ing profound semantic and functional crises, including emotional instability and a decline 
in cohesion. Within this context, spirituality is increasingly recognized as a powerful 
resource for enhancing family resilience and well-being. However, the existing literature 
reveals two significant gaps: (1) functionalist research often treats spirituality as a “black 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/
http://javadmoslehi1@gmail.com
http://safurayi@miu.ac.ir
http://hasan_taqiyan@miu.ac.ir
http://dr.mostarhami@chmail.ir
https://orcid.org/0000-0002-1317-3766
https://orcid.org/0000-0002-0522-2310
https://orcid.org/0000-0002-3270-8308
https://orcid.org/0000-0003-4962-7720


Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Winter 19(39): 7-50 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

box,” failing to anatomize its mechanisms of influence; (2) model-building studies fre-
quently present static inventories of characteristics, neglecting to elucidate the dynamic 
interactions among the dimensions of spirituality. This necessitates the development of a 
comprehensive, dynamic, and theoretically original conceptual model. The primary ob-
jective of this study is to fill this gap by designing and explicating an integrated, multidi-
mensional model of family spirituality, rooted in Islamic teachings (the Holy Quran) yet 
articulated in a language accessible to contemporary science and psychology. Subsidiary 
objectives include identifying the core components of this model, delineating their sys-
temic interplay, and proposing a holistic framework for the understanding, assessment, 
and enhancement of family spirituality. This model seeks to answer the fundamental 
questions: What constitutes the structure of a spiritual family, and how do its internal 
dynamics function?
Methodology: This qualitative study, grounded in a foundational-theoretical approach, 
is situated within an interpretive-Ijtihadi paradigm. To achieve its objective, an innova-
tive method termed “Ijtihadi-Istintaqi Thematic Analysis” based on the Holy Quran was 
employed. This method is a hybrid, indigenized approach, the foundation of which is the 
six-phase methodology of thematic analysis developed by Braun & Clarke (2006). Its 
innovation lies in the integration of an “Ijtihadi-Istintaqi” (jurisprudential-interrogative) 
interpretive layer at the third phase of analysis (psychological conceptualization). Data 
collection commenced with a hybrid deductive-inductive keyword search strategy across 
all verses of the Quran to ensure comprehensive coverage. The process was iterated until 
conceptual saturation was achieved, supplemented by recurring engagement with the text 
and the use of verse-by-verse and thematic exegesis. The data analysis followed six dis-
tinct phases: familiarization with the text, initial coding, psychological conceptualization 
and interrogation, searching for and developing themes, reviewing and defining themes, 
and finally, producing the report and model. The trustworthiness of the findings was en-
sured by adhering to the four criteria proposed by Lincoln & Guba (1985): credibility, 
transferability, dependability, and confirmability. To this end, the initial findings were re-
viewed and validated by 34 prominent experts in Quranic studies and family psychology.
Results: The data analysis led to the identification and formulation of the “Five-Dimen-
sional Architecture of a Spiritual Family” model. This model posits that family spiri-
tuality is a dynamic and interconnected system comprising five core dimensions: (1) 
Spiritual Beliefs: The cognitive and motivational core of the system, including theocen-

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Winter 19(39): 7-50 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

trism, eschatology, and God-consciousness, which sets the family’s overall orientation (2) 
Spiritual Activities: The practical manifestation of beliefs, encompassing both ritualistic 
practices (e.g., communal worship) and relational actions (e.g., institutionalizing values), 
which transform abstract beliefs into lived experiences (3) Spiritual Responsibility: The 
justice-centered structure of relationships, involving moral commitments and mutual du-
ties (4) Spiritual Caregiving: The compassion-centered structure of relationships, consist-
ing of affectionate, supportive, and supra-erogatory actions that deepen relational bonds 
(5) Spiritual Atmosphere: The systemic and affective-emotional climate of the family, an 
emergent property resulting from the synergy of the other four dimensions, characterized 
by feelings of security, peace, and hope. A key finding is that these dimensions interact 
within a “Self-Reinforcing Virtuous Cycle.” In this dynamic loop, beliefs inform actions 
(activities, responsibilities, and caregiving), which in turn create an atmosphere that, 
through a positive feedback loop, deepens beliefs and reinforces the system’s stability 
and growth. The results of path analysis confirmed the good fit of this structural model.
Discussion and Conclusion: This research, by providing a coherent conceptual frame-
work, designed the “Architecture of a Spiritual Family.” The proposed five-dimensional 
model, while consistent with previous findings, contributes to the field by introducing 
precise conceptual distinctions and new dimensions, thereby deepening the existing 
knowledge of family spirituality. The most significant conceptual innovation is the move 
beyond a static inventory of traits to a systemic and dynamic model. By elucidating the 
“Self-Reinforcing Virtuous Cycle,” the model demonstrates how the cognitive, behav-
ioral, and relational dimensions of spirituality systematically reinforce one another to 
create an organic and dynamic reality. This systemic explanation opens the “black box” 
of spirituality’s impact on the family, providing a deeper understanding of the internal 
mechanisms of its stability and growth. From a methodological standpoint, the introduc-
tion of “Ijtihadi-Istintaqi Thematic Analysis” represents a step toward producing efficient 
and authentic Islamic social sciences, utilizing revelation as a basis for theory-building 
and psychology as a tool for understanding and articulation. This model can serve as a 
diagnostic map in family therapy, a foundation for designing premarital and parenting 
educational packages, and a guide for cultural policymaking.
Acknowledgments: This article is derived from the author’s doctoral dissertation. The 
author extends his sincere gratitude to his esteemed supervisors and advisors for their in-
valuable guidance throughout this research. Heartfelt thanks are also due to all the experts 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. Winter 19(39): 7-50 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

who participated in the model validation process, whose insightful comments enriched 
this work. Finally, the author appreciates the honorable journal reviewers whose scientific 
and meticulous feedback significantly enhanced the quality of this article.
Conflict of Interest: The authors declare that there is no conflict of interest (financial, 
personal, or academic) that could have influenced the results or their interpretation in this 
research and its publication.
Keywords: Family Architecture, Spiritual Family, Spirituality Model, Islamic Psychology, 
Quranic Family, Thematic Analysis, Virtuous Cycle.

Cite this article: Moslehi, Javad, Saforaei Parizi, Mohammad Mehdi, Taghiian, Has-
san, and  Mostarhami, Seyed Isai (2025), The Architecture of a Spiritual Family: 
Elucidating a Five-Dimensional Model Based on an Ijtihadi-Istintaqi Analysis of the 
Quran and Psychology, Journal of Studies in Islam and Psychology, 19(39): 7-50. 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص7-50؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق 
از قرآن و روان‌شناسی

یزی2 جواد مصلحی1                ،         محمدمهدی صفورائی پار
حسن تقییان3                        ،             سیدعیسی مسترحمی4

1. عضو گروه قرآن و علوم مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث، جامعه‌المصطفی، قم، ایران )نویسنده مسئول(.
javadmoslehi1@gmail.com

2. دانشیار، گروه روان‌شناسی مجتمع آموزش عالی علوم انسانی، جامعه‌المصطفی، قم، ایران.
safurayi@miu.ac.ir

3. استادیار گروه روان‌شناسی، مجتمع آموزش عالی علوم انسانی، جامعه‌المصطفی، قم، ایران.
hasan_taqiyan@miu.ac.ir

4. دانشیار گروه قرآن و علوم مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث، جامعه‌المصطفی، قم، ایران.
dr.mostarhami@chmail.ir

تاریخ دریافت: 1404/04/01؛ تاریخ پذیرش: 1404/07/05

چکیده گسترده
و  معنایی  عمیق  بحران‌های  با  معاصر  دوران  در  جامعه  بنای  سنگ  به‌عنوان  خانواده  اهداف:  و  مقدمه 
کارکردی همچون بی‌ثباتی عاطفی و تضعیف انسجام روبه‌روست؛ در این میان »معنویت« به‌طور فزاینده‌ای 
به‌عنوان یک منبع قدرتمند برای افزایش تاب‌آوری و بهزیستی خانواده شناخته می‌شود. با این حال، ادبیات 
پژوهشی موجود دارای دو شکاف عمده است: پژوهش‌های کارکردی، معنویت را به‌مثابه یک »جعبه سیاه« 

http://javadmoslehi1@gmail.com
http://safurayi@miu.ac.ir
http://hasan_taqiyan@miu.ac.ir
http://dr.mostarhami@chmail.ir
https://orcid.org/0000-0002-1317-3766
https://orcid.org/0000-0003-4962-7720
https://orcid.org/0000-0002-0522-2310
https://orcid.org/0000-0002-3270-8308


مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص7-50؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

در نظر می‌گیرد و سازوکارهای تأثیرگذاری آن را کالبدشکافی نمی‌کنند؛ پژوهش‌های الگوپرداز نیز اغلب 
به ارائه فهرستی ایستا از ویژگی‌ها بسنده کرده و از تبیین تعاملات پویا میان ابعاد معنویت غفلت ورزیده‌اند. 
را آشکار می‌سازد. هدف  نظری  اصالت  دارای  و  پویا  مفهومی جامع،  ارائه یک مدل  امر، ضرورت  این 
اصلی این پژوهش، پر کردن این شکاف از راه طراحی و تبیین یک الگوی مفهومی یکپارچه و چندبعدی 
از معنویت در خانواده است که هم ریشه در مبانی وحیانی )قرآن کریم( داشته باشد و هم با زبان علمی 
و روان‌شناختی امروز قابل فهم و کاربرد باشد. اهداف فرعی شامل شناسایی مؤلفه‌ها و ابعاد اصلی الگوی 
معنویت در خانواده، تبیین چگونگی تعامل این ابعاد با یکدیگر در یک چارچوب سیستمی، و ارائه یک 
مدل جامع برای فهم، ارزیابی و تقویت معنویت در خانواده است. این الگو در پی پاسخ به این پرسش می‌باشد 

که ساختار یک خانواده معنوی چیست و روابط درونی این ساختار چگونه عمل می‌کند.
روش پژوهش: این تحقیق با ماهیت کیفی و رویکرد بنیادی‌ ـ نظری در پارادایم تفسیری ـ اجتهادی سامان 
یافته است. برای دستیابی به هدف، از روش نوآورانه »تحلیل مضمون استنطاقی ـ اجتهادی« مبتنی بر قرآن 
متدولوژی  آن،  اصلی  شالوده  است که  بومی‌سازی شده  و  ترکیبی  رویکردی  این روش  استفاده شد.  کریم 
شش مرحله‌ای تحلیل مضمون )براون و کلارک، 2006( بوده، و نوآوری آن در افزودن یک لایه تفسیری 

»استنطاقی ـ اجتهادی« در مرحله سوم تحلیل )مفهوم‌پردازی روان‌شناختی( است.
فرایند گردآوری داده‌ها با یک راهبرد ترکیبی قیاسی ـ استقرائی برای جستجوی کلیدواژه‌ای در کل آیات 
قرآن کریم آغاز شد تا پوشش جامع مفاهیم تضمین شود. سپس با مراجعه مکرر به متن و استفاده از تفسیر 
آیه به آیه و موضوعی، فرایند تا رسیدن به اشباع مفهومی ادامه یافت. فرایند تحلیل داده‌ها شامل مراحل 
شش‌گانه انس با متن، کدگذاری اولیه، استنطاق و مفهوم‌پردازی روان‌شناختی، جستجو و شکل‌دهی مضامین، 
بازبینی و تعریف مضامین و درنهایت تدوین گزارش و ترسیم الگو بود. اعتبار و استحکام یافته‌ها از راه 
انتقال‌پذیری،  )اعتبارپذیری،   )1985( گوبا  و  لینکلن  از سوی  اعتمادپذیری  معیارهای چهارگانه  با  انطباق 
اطمینان‌پذیری و تأییدپذیری( تضمین شد؛ بدین‌منظور یافته‌های اولیه توسط ۳۴ نفر از متخصصان برجسته 

حوزوی در مطالعات قرآنی و روان‌شناسی خانواده مورد بازبینی و ارزیابی قرار گرفت.
نتایج: تحلیل داده‌ها با شناسایی و تدوین »الگوی پنج‌بعدی معماری خانواده معنوی« به انجام رسید؛ این الگو 
نشان می‌دهد که معنویت در خانواده، یک سیستم پویا و درهم‌تنیده می‌باشد که از پنج بعد اصلی تشکیل 
شده است: ۱. باورهای معنوی: به‌مثابه هسته شناختی و انگیزشی سیستم شامل خداباوری، معادباوری و 
خودآگاهی نسبت به خدا که جهت‌گیری کلی خانواده را تعیین می‌کند؛ ۲. فعالیت‌های معنوی: به‌عنوان 
تجلی عملی باورها شامل کنش‌های آیینی )مانند عبادات جمعی( و ارتباطی )مانند نهادینه‌سازی ارزش‌ها( که 



مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص7-50؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

باورها را به تجربه‌ای زیسته تبدیل می‌کند؛ ۳. مسئولیت‌پذیری معنوی: ساختار عدالت‌محور روابط شامل 
تعهدات اخلاقی و وظایف متقابل در قبال یکدیگر؛ ۴. مراقبت‌های معنوی: ساختار رحمت‌محور روابط 
شامل کنش‌های محبت‌آمیز، حمایتی و فراتر از وظیفه که به روابط عمق می‌بخشد؛ ۵. فضای معنوی: برآیند 
سیستمی و جوّ عاطفی حاکم بر خانواده که از هم‌افزایی چهار بعد دیگر حاصل می‌شود و شامل احساس 

امنیت، آرامش و امید است.
یافته کلیدی این پژوهش آن است که این ابعاد در یک »چرخه فضیلت خودتقویت‌گر« با یکدیگر در تعامل 
هستند؛ در این چرخه پویا، باورها به کنش‌ها )فعالیت، مسئولیت و مراقبت( شکل می‌دهند و این کنش‌ها در 
نهایت فضایی را خلق می‌کنند که خود در یک حلقه بازخوردی مثبت، باورها را تعمیق بخشیده و پایداری 

و رشد سیستم را تضمین می‌کند. نتایج تحلیل مسیر نیز برازش خوب این مدل ساختاری را تأیید کرد.
بحث و نتیجه‌گیری: این پژوهش با ارائه یک چارچوب مفهومی منسجم به طراحی »معماری خانواده 
معنوی« پرداخت. الگوی پنج‌بعدی ارائه‌شده، ضمن همخوانی با کلیات پژوهش‌های پیشین با ایجاد تمایزهای 
مفهومی دقیق و معرفی ابعاد جدید به تعمیق و توسعه دانش موجود در حوزه معنویت و خانواده کمک 
و  ویژگی‌ها  از  ایستا  فهرست  یک  ارائه  از  رفتن  فراتر  پژوهش،  این  مفهومی  نوآوری  مهم‌ترین  می‌کند. 
تبیین »چرخه فضیلت خودتقویت‌گر« نشان  با  الگو  این  پویاست؛  به سوی یک مدل سیستمی و  حرکت 
می‌دهد که چگونه ابعاد شناختی، رفتاری و ارتباطی معنویت در یک تعامل نظام‌مند، یکدیگر را تقویت 
کرده و یک واقعیت ارگانیک و پویا را خلق می‌کنند. این تبیین سیستمی، »جعبه سیاه« تأثیر معنویت بر 

خانواده را می‌گشاید و درک عمیق‌تری از سازوکارهای درونی پایداری و رشد آن فراهم می‌آورد.
تولید  جهت  در  گامی  اجتهادی«  ـ  استنطاقی  مضمون  »تحلیل  روش  ارائه  روش‌شناختی،  نوآوری  نظر  از 
از  و  داده،  قرار  نظریه‌پردازی  مبنای  را  وحیانی  متن  که  است  اصیل  و  کارآمد  اسلامی  انسانی  علوم 
روان‌شناسی به‌عنوان ابزار فهم و صورت‌بندی بهره می‌برد. این الگو می‌تواند به‌عنوان یک نقشه تشخیصی 
در خانواده‌درمانی، مبنایی برای طراحی بسته‌های آموزشی پیش از ازدواج و فرزندپروری و راهنمایی برای 

سیاست‌گذاری‌های فرهنگی به کار رود.
تقدیر و تشکر: این مقاله برگرفته از رساله دکتری نویسنده است. بدین وسیله از اساتید راهنما و مشاور 
محترم که در تمامی مراحل این پژوهش از راهنمایی‌های ارزشمند آنان بهره برده‌ام، کمال تشکر و قدردانی 
را دارم؛ همچنین از همه متخصصان و صاحب‌نظرانی که در فرایند اعتباریابی الگو شرکت کرده و با نظرات 
دقیق خود به غنای این اثر افزوده‌اند، صمیمانه سپاسگزاری می‌شود. در پایان از داوران محترم مجله که با 

بازخوردهای علمی و دقیق خود موجب ارتقای کیفیت این مقاله شدند، قدردانی می‌گردد.



مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص7-50؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

تعارض منافع: نویسندگان مقاله اعلام می‌دارند که در انجام این پژوهش و نگارش مقاله حاضر، هیچ‌گونه 
تعارض منافعی )اعم از مالی، شخصی یا آکادمیک( که بتواند بر نتایج یا تفسیر یافته‌ها تأثیر بگذارد، وجود 

نداشته است.
الگوی معنویت، روان‌شناسی اسلامی، خانواده قرآنی،  معماری خانواده، خانواده معنوی،  واژگان کلیدی: 

تحلیل مضمون، چرخه فضیلت.

سیدعیسی   مسترحمی،  و  حسن،  تقییان،  محمدمهدی،  پاریزی،  صفورائی  جواد،  مصلحی،  استناد: 
)1404(. معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی. 

مجله مطالعات اسلام و روان‏شناسی 19)39(: 50-7.



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................15

مقدمه
خانواده به‌عنوان سنگ بنای جامعه و نخستین بستر رشد و تحول انسان در دوران معاصر با چالش‌های 

پود  و  تار  معنا،  بحران  و  مصرفی  فرهنگ  سیطره  فردگرایی،  گسترش  روبه‌روست.  بی‌سابقه‌ای  وجودی 

اصیل  کارکردهای  از  را  آن  و  داده  قرار  تهدید  معرض  در  دیگری  زمان  هر  از  بیش  را  مقدس  نهاد  این 

بستری،  چنین  در   .)Walsh, 2020( است  ساخته  دور  روانی  امنیت  و  آرامش  تأمین  به‌ویژه  خود، 

جستجو برای یافتن منابع درونی تاب‌آوری و انسجام به یک ضرورت انکارناپذیر تبدیل شده است؛ در 

عامل  یک  به‌عنوان  فزاینده‌ای  به‌طور  انسان،  وجود  بنیادین  ابعاد  از  یکی  به‌عنوان  »معنویت«1  میان  این 

تمام  میان  در   .)Koenig, 2018( و خانوادگی شناخته می‌شود  فردی  بهزیستی  و  تاب‌آوری  در  کلیدی 

پژوهشگران  روزافزون  توجه  معنایی،  لنگرگاه  و یک  قدرتمند  نیروی  بالقوه، معنویت به‌عنوان یک  منابع 

 Pargament,( است  کرده  جلب  خود  به  را  دینی  مطالعات  و  جامعه‌شناسی  روان‌شناسی،  حوزه‌های 

2013(. مطالعات روان‌شناختی نشان داده‌اند که معنویت می‌تواند با کاهش استرس، افزایش رضایت از 

.)Park, 2020( زندگی، بهبود روابط بین فردی و ارائه چارچوبی برای معنابخشی به رنج‌ها همراه باشد

چالش‌های  با  انسانی  علوم  حوزه‌های  در  میان‌رشته‌ای  و  پیچیده  مفاهیم  از  یکی  به‌عنوان  معنویت 

و  ذهنی  ماهیت  نخست،  می‌شود:  تحلیل  جنبه  دو  از  پیچیدگی  این  است.  روبه‌رو  تعریف‌پذیری 

تجربه‌محور معنویت می‌باشد که واکاوی آن مستلزم روش‌های کیفی همچون درون‌نگری2 و همدلی3 

به‌عنوان دو مؤلفه کلیدی در پژوهش‌های روان‌شناختی است. دوم، ارتباط معنویت با دغدغه‌های غایی 

با وجود  این حال،  با  تبدیل می‌کند؛  فرارشته‌ای  به حوزه‌ای  را  آن  که  اوست  فرانیازهای وجودی  و  بشر 

سر  بر  اجماعی  هنوز  روان‌شناسی،  و  فلسفه  عرفان،  الهیات،  مانند  شاخه‌هایی  در  فراوان  تبیین‌های 

برای تدوین  بین‌رشته‌ای را  امر ضرورت پژوهش‌های تطبیقی و  این  ندارد.  مؤلفه‌های سازنده آن وجود 

معنویت  مفهوم‌پردازی  ص10(.   ،1401 )مصلحی،  می‌سازد  آشکار  حوزه  این  در  نظام‌مند  چارچوبی 

در  است.  داشته  قرار  سکولار  و  غربی  دیدگاه‌های  سیطره  تحت  اغلب  روان‌شناسی،  غالب  ادبیات  در 

متعالی  امر  برای  فردی  به‌عنوان یک تجربه شخصی، درونی و جستجویی   
ً
غالبا این رویکرد، معنویت 

1. Spirituality
2. Introspection
3. Empathy



................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404  16

 با دین نهادینه‌شده پیوندی ندارد )Cashwell & Young, 2021(. اگرچه این 
ً
تعریف می‌شود که لزوما

تعریف برای درک بخشی از تجربیات انسانی مفید است، اما قادر به تبیین کامل پدیده‌ای نیست که در 

فرهنگ‌های دینی، به‌ویژه اسلام در هم‌تنیدگی کامل با شریعت، اجتماع و زندگی روزمره تعریف می‌شود.

)ابن‌منظور، 1414ق،  اراده  و  به معنای قصد  از ماده »عَنَى«  با ریشه‌شناسی عربی  مفهوم معنویت 

نظر  از  دارد.  بودن« دلالت  »معنوی  کیفیتِ  به  اصل  در  »معنوی«  از صفت  و مشتق  ج15، ص104( 

واژه‌شناسی فارسی، فرهنگ دهخدا واژه »معنوی« را به مفاهیمی چون »حقیقی«، »ذاتی«، »باطنی«، 

»روحانی« و »مطلق« تعریف می‌کند که در تقابل با امور مادی، صوری و ظاهری قرار می‌گیرد و شناخت 

آن متکی بر ادراک قلبی است )دهخدا، 1390، ج2، ص2763(. معادل لاتین این مفهوم، بنابر فرهنگ 

کسفورد به حالت یا کیفیتِ مجرد، غیرمادی و متصف به روحانیت و احساسات متعالی معنا شده است.  آ

 به‌مثابه ارتباطی صمیمی 
ً
در حوزه روان‌شناسی مثبت‌نگر، پترسون و سلیگمن )2004( معنویت را عمدتا

را در زمره فضیلت‌هایی می‌دانند که در زندگی تجلی  آن  تعریف کرده،  انسان و خدا  بین  و خصوصی 

یافته و به شکوفایی )زندگی خوب( می‌انجامد )وست، 1387، ص26(؛ با این حال از دیدگاه اسلامی 

کید این پژوهش می‌باشد، معنویت اصیل مستلزم ارتباط با خداوند در چارچوب عبودیت،  که مورد تأ

پذیرش و تسلیم در برابر دین حق است. بر این اساس معنویت به‌مثابه معناداری حیات، تنها از راه تعیین 

دقیق غایت نهایی زندگی )توحید و قرب الهی( و سامان‌دهی تمامی ابعاد زندگی فردی و خانوادگی در 

مسیر نیل به آن هدف متعالی تحقق می‌یابد )مصباح و دیگران، 1392، ص44(.

در جهان‌بینی اسلامی معنویت از دین جدا نیست، بلکه روح و باطن دین است )مطهری، 1396، 

ص162(؛ به عبارت دیگر معنویت عصاره و روح زنده دین به شمار می‌رود )مصلحی، ۱۳۹۸، ص84(. 

 یک حس درونی نیست، بلکه یک نظام معرفتی و عملی جامع است که بر توحید 
ً
معنویت اسلامی صرفا

 استوار بوده، تمام ابعاد حیات انسان و ازجمله نهاد خانواده را راهبری می‌کند. قرآن کریم و سنت پیامبر

و اهل‌بیت، خانواده را نه‌تنها یک واحد اجتماعی، بلکه یک »محیط معنوی« برای رشد، تربیت و نیل 

به قرب الهی معرفی می‌کنند )جوادی آملی، 1398، ص340-341(. در این دیدگاه، کنش‌هایی مانند 

 
ً
ابعاد معنوی عمیقی هستند که فراتر از کارکردهای صرفا ازدواج، فرزندپروری و روابط همسران دارای 

بیولوژیکی یا اجتماعی آنهاست.



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................17

تأثیرگذار  متغیر  یک  دینداری  و  معنویت  که  می‌دهد  نشان  روشنی  به  موجود  پژوهشی  ادبیات 

افزایش  با  معنویت  مختلف  ابعاد  میان  مثبتی  همبستگی  فراوان  مطالعات  است.  خانواده  سلامت  در 

برابر  در  تاب‌آوری  افزایش  و  تعارضات  کاهش  فرزندپروری،  شیوه‌های  بهبود  زناشویی،  رضایت 

بحران‌ها را گزارش کرده‌اند )برای نمونه Washington et al, 2022؛ Fallahchai et al, 2021؛ فرج‌نیا 

با این حال نگاهی عمیق‌تر به این پیشینه، دو شکاف عمده را آشکار می‌سازد:  و همکاران، 1402(؛ 

پرداخته‌اند،  بررسی اثرگذاری معنویت  به  پژوهش‌ها  اغلب  است؛  سیاه«  جعبه  »مشکل  اول  شکاف 

آن،  پویای  و  درونی  ابعاد  کالبدشکافی  یعنی  تأثیرگذاری،  این  سازوکارهای  تبیین چگونگی و  در  اما 

 به بررسی کلی تأثیر دینداری بر متغیرهای خانوادگی پرداخته‌اند )مانند 
ً
توفیق چندانی نداشته و صرفا

استفاده  غربی  ابزارهای  و  الگوها  از  یا  و   )۱۳۹۷ همکاران،  و  شالچی  ۱۳۹۵؛  همکاران،  و  قاسمی 

ایران سازگاری کامل نداشته باشند. این کمبود مانع از درک  با بافت فرهنگی‌ـ ‌دینی  کرده‌اند که شاید 

دوم  شکاف  و  می‌شود  آن  تقویت  برای  مؤثر  مداخلات  طراحی  و  معنوی  خانواده  پویایی‌های  عمیق 

الگوی  طراحی  به  که  کیفی  پژوهش‌های  است؛  مفهومی  الگوهای  در  بودن«  فهرست‌وار  »مشکل 

شناسایی  را  ارزشمندی  مؤلفه‌های  1400(، هرچند  فاراب،  ملکی  )مانند  پرداخته‌اند  معنوی  خانواده 

این  بین  یا  پو تعاملات  تبیین  از  و  کرده  بسنده  ویژگی‌ها  از  ایستا  فهرستی  ارائه  به  اغلب  اما  کرده‌اند، 

چون  کنش‌گرایانه‌ای  مفاهیم  به‌ویژه  ورزیده‌اند؛  غفلت  یکپارچه  و  فرایندی  مدل  یک  معرفی  و  ابعاد 

و  تفکیک  مورد  کمتر  الگوها  این  در  معنوی«  »فضای  سیستمی  مفهوم  و  »مراقبت«  و  »مسئولیت« 

تحلیل دقیق قرار گرفته‌اند.

این شکاف‌ها ضرورت انجام پژوهشی را ایجاب می‌کند که از توصیف‌های پراکنده و روابط همبستگی 

ساده فراتر رفته و به ارائه یک الگوی مفهومی جامع، پویا و دارای اصالت نظری بپردازد. پژوهش حاضر در 

پاسخ به همین ضرورت و با هدف پر کردن شکاف موجود در پی ارائه یک الگوی یکپارچه از معنویت در 

خانواده است که هم ریشه در مبانی وحیانی داشته باشد و هم با زبان علمی و روان‌شناختی امروز قابل فهم 

و کاربرد باشد.

بر این اساس مقاله پیش‌رو با بهره‌گیری از یک روش‌شناسی کیفی نوآورانه با عنوان »تحلیل مضمون 

استنطاقی-اجتهادی«، به صورت نظام‌مند به استنطاق از آیات قرآن کریم به‌عنوان منبع تأسیسی و اصلی 



................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404  18

به دنبال پاسخگویی به پرسش‌های  با مفاهیم معتبر روان‌شناختی  یافته‌ها  با تلفیق  پژوهش می‌پردازد و 

بنیادین زیر است:

1. مؤلفه‌ها و ابعاد اصلی تشکیل‌دهنده یک الگوی یکپارچه و پویا از معنویت در خانواده کدامند؟

2. این ابعاد چگونه با یکدیگر در تعامل هستند و چه سازوکارهای روان‌شناختی‌ را در روابط خانوادگی 

فعال می‌کنند؟

فهم،  برای  جامع  مدل  یک  روان‌شناختی،  زبانی  با  و  قرآنی  آموزه‌های  براساس  می‌توان  چگونه   .3

ارزیابی و تقویت معنویت در خانواده ارائه داد؟

در ادامه، این پژوهش پس از مرور انتقادی ادبیات و تبیین روش‌شناسی به ارائه »معماری خانواده 

معنوی؛ الگوی پنج‌بعدی معنویت در خانواده« می‌پردازد. معنویت در خانواده را می‌توان به‌عنوان ظرفیت 

 بر مبانی اعتقادی 
ً
نظام خانوادگی برای ایجاد و حفظ فضای معنوی مشترک تعریف کرد. این فضا اساسا

معنوی اعضا استوار بوده، از راه ممارست‌ها و ریاضت‌های معنوی مشترک )همچون عبادات جمعی، 

مناسک دینی، تأملات اخلاقی و گفتگوهای معنوی( شکل‌گیری، تداوم و غنا می‌یابد. این فعالیت‌های 

معنویِ جمعی به نوبه خود، تکالیف و مسئولیت‌های متقابلی را برای اعضای خانواده در جهت حفاظت، 

ممارست‌ها،  این  کلیه  نهایت  در  می‌کند.  ایجاب  مشترک  معنوی  فضای  این  نهادینه‌سازی  و  تقویت 

درونیِ  گرایش‌های  و  رفتاری  الگوهای  قالب  در  اخلاقی-دینی  مسئولیت‌های  و  معنوی  مراقبت‌های 

همسو تجلی یافته و در تعامل پویای خود، معماری و پیکره‌بندی پایدار فضای معنوی خانواده را محقق 

می‌سازند. یافته‌ها نشان می‌دهد که این الگو از پنج بعد درهم‌تنیده تشکیل شده است: باورهای معنوی، 

فعالیت‌های معنوی، مسئولیت‌پذیری معنوی، مراقبت‌های معنوی و فضای معنوی )مصلحی، 1401، 

ص15(. این الگو نه‌تنها درک عمیق‌تری از سازوکارهای تأثیرگذاری معنویت بر خانواده را ارائه می‌دهد، 

بلکه چارچوبی کاربردی برای ارزیابی‌ها و مداخلات بالینی و آموزشی را فراهم می‌آورد.

روش‌شناسی1
یکپارچه  دیدگاهی  از  خانواده«  در  معنویت  پنج‌بعدی  »الگوی  تبیین  و  طراحی  هدف  با  پژوهش  این 

1. Methodology



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................19

این  ماهیت  می‌برد.  بهره  نوآورانه  و  ترکیبی  کیفی  روش‌شناسی  یک  از  )اسلامی-روان‌شناختی(1 

پارادایم تفسیری-اجتهادی قرار  در  که  رویکرد بنیادی-نظری است  پژوهش، توصیفی‌-تحلیلی با 

می‌گیرد. با توجه به هدف پژوهش که سنتز نظری و تولید دانش مفهومی جدید است، از »روش تحلیل 

این  است.  استفاده شده  روان‌شناختی  یافته‌های  تلفیق  با  قرآن«  بر  مبتنی  استنطاقی-اجتهادی  مضمون 

روش، مراحل دقیق و نظام‌مند زیر را دربردارد:

1. رویکرد نظری و مبانی روش‌شناختی
ـ  تفسیری  پارادایم  در  که  می‌باشد  نظری  ـ  بنیادی  رویکرد  با  توصیفی-تحلیلی  پژوهش،  این  ماهیت 

اجتهادی قرار می‌گیرد. با توجه به هدف پژوهش که سنتز نظری و تولید دانش مفهومی جدید است، از 

روش کیفی نوآورانه »تحلیل مضمون استنطاقی-اجتهادی« استفاده شد. یادآور می‌شود که این روش، 

شالوده  است.  شده  بومی‌سازی  و  ترکیبی  رویکرد  یک  بلکه  نبوده،  رایج  علمی  مبانی  از  مجزا  ابداعی 

 )Braun & Clarke, 2006( اصلی این روش، متدولوژی شش مرحله‌ای تحلیل مضمون براون و کلارک

روان‌شناسی شناخته  و  انسانی  علوم  در  کیفی  تحلیل  استاندارد  از روش‌های  یکی  به‌عنوان  که  می‌باشد 

می‌شود. نوآوری این پژوهش در افزودن یک لایه تفسیری »استنطاقی-اجتهادی« در مرحله سوم تحلیل 

)مرحله استنطاق و مفهوم‌پردازی روان‌شناختی( است. این لایه با الهام از اصول استنباط در علوم اسلامی 

از متن،  با پرسشگری عمیق  و  فراتر رود  اولیه  از سطح توصیف کدهای  تا  اجازه می‌دهد  پژوهشگر  به 

مفاهیم روان‌شناختی نهفته در پس آیات را استخراج و صورت‌بندی کند. اعتبار و استحکام این روش 

ترکیبی از راه انطباق با معیارهای چهارگانه اعتباریابی2 لینکلن و گوبا3 )1985( تضمین شده که به‌عنوان 

معادل کیفی برای روایی و پایایی ارائه شده است و جزئیات آن در بخش اعتباریابی و روایی پژوهش به 

تفصیل بیان خواهد ‌شد. رویکرد اتخاذ شده در این پژوهش مبتنی بر دو اصل بنیادین است:

1. اجتهاد دینی در معنای عام خود، روشــی اســت که برای استخراج و استنباط آموزه‌های دینی از منابع دینی و از منابع معتبر یعنی 
قرآن و سنت به کار می‌رود. زمانی که پژوهشگر برای استخراج و استنباط آموزه‌های روان‌شناختی از این روش استفاده کند، 

این شیوه را اجتهاد دینی در موضوعات روان‌شناختی می‌گویند )حسنی و علی‌پور، 1389، ص61(.
2. Trustworthiness
3. Lincoln & Guba



20................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

یم(: این پژوهش، قرآن کریم را نه به‌عنوان یک منبع تکمیلی بلکه به‌عنوان منبع  • اصالت متن )قرآن کر

اصلی و تأسیسی برای استخراج ابعاد و مؤلفه‌های معنویت در خانواده در نظر می‌گیرد. فرض بنیادین این 

است که قرآن به‌عنوان کلام الهی دربردارنده یک نظام جامع و منسجم برای سعادت انسان در تمام شئون 

زندگی ازجمله خانواده است.

روان‌شناسی  • معتبر  یافته‌های  و  نظریه‌ها  مفاهیم،  از  پژوهش  این  روان‌شناختی:  ابزار  کارآمدی 

به‌عنوان ابزاری برای فهم عمیق‌تر، صورت‌بندی مفهومی و کاربردی‌سازی آموزه‌های قرآنی بهره می‌برد. 

روان‌شناسی به ما کمک می‌کند تا زبان وحیانی را به زبان مفهومی و قابل آزمون علمی امروز ترجمه کرده، 

و سازوکارهای روانی نهفته در پس دستورات الهی را تبیین کنیم.

بدین جهت این روش از افتادن در ورطه »تطبیق‌گرایی سطحی« یا »علمی‌سازی دین« پرهیز می‌کند 

و در عوض، به دنبال یک »گفتگوی انتقادی و سازنده« میان متن وحیانی و دانش بشری است.

2. فرایند گردآوری داده‌ها )جامعه و نمونه پژوهش(
جامعه پژوهش در این مطالعه، کل آیات قرآن کریم و روایات تفسیری مرتبط است. با توجه به ماهیت 

 ۴۰۰ و  آیه   ۳۰۰ از  بیش  که  پذیرفت  انجام  نظری  و  روش هدفمند  به  نمونه‌گیری  پژوهش،  استنطاقی 

روایت تفسیری به‌عنوان داده‌های اولیه شناسایی شدند. فرایند انتخاب آیات در دو مرحله صورت گرفت:

مرحله اول )جستجوی کلیدواژه‌ای(: این مرحله با یک راهبرد ترکیبی قیاسی‌ـ استقرایی برای اطمینان 

از پوشش جامع مفاهیم انجام شد.

در گام نخست با استفاده از نرم‌افزارهای جامع قرآنی )مانند جامع‌التفاسیر نور(  • رویکرد قیاسی: 

و معجم‌های لفظی، کلیدواژه‌های صریح و مستقیم مرتبط با ساختار خانواده استخراج شد؛ این واژگان 

عبارت بودند از: »أهل«، »زوج«، »ولد«، »والدین«، »ذریّة« و »قربی«.

با مطالعه اولیه آیات یافت‌شده، مفاهیمی که به کیفیت  • در گام دوم و همزمان  رویکرد استقرائی: 

روابط و ابعاد معنوی خانواده اشاره داشتند به صورت استقرائی از دل متن شناسایی شدند. این فرایند به 

افزودن کلیدواژه‌های مفهومی و کیفی به فهرست جستجو انجامید؛ این واژگان عبارت بودند از: »أسرة«، 

و  »إحسان«  »حق«،  »مسئولیة«،  »ذکر«،  »صلاة«،  »تقوی«،  »إیمان«،  »رحمة«،  »مودّة«،  ن«، 
َ
»سَک



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................21

یا  به آیات تکراری  »عفو«. این فرایند چرخه‌ای تا جایی ادامه یافت که جستجوی کلیدواژه‌های جدید 

مفاهیم اشباع‌شده منتهی شد.

از  استفاده  با  و  قرآن  متن  به  مکرر  مراجعه  با  کلیدواژه‌ها  از  فراتر  مفهومی(:  )اشباع  دوم  مرحله 

روابط  پویایی‌های  به  عمیق  اما  ضمنی  صورت  به  که  آیاتی  موضوعی،  آیه و تفسیر  به  آیه  روش تفسیر 

تا  فرایند  این  شدند.  اضافه  داده‌ها  مجموعه  به  و  شناسایی  داشتند،  اشاره  آن  معنوی  ابعاد  و  خانوادگی 

رسیدن به اشباع نظری ادامه یافت؛ یعنی تا زمانی که آیات جدید، مفهوم یا بُعد تازه‌ای به الگوی در حال 

تکوین اضافه نمی‌کردند.

3. فرایند تحلیل داده‌ها: روش تحلیل مضمون استنطاقی ـ اجتهادی
این روش، قلب پژوهش حاضر، از مراحل زیر تشکیل شده است که این فرایند از روش تحلیل مضمون1 

براون و کلارک2 )2006( الهام گرفته، اما برای انطباق با ماهیت متن وحیانی و هدف پژوهش، بومی‌سازی 

و اصلاح شده است:

تدبّر در  و  با تلاوت، مطالعه مکرر  این مرحله، پژوهشگر  با متن و غوطه‌وری: در  1. مرحله انس 

آیات منتخب و سیاق آنها به یک فهم کلی و شهودی از پیام آیه در بستر روابط خانوادگی دست یافت. 

مطالعه تفاسیر معتبر )به‌ویژه تفسیر المیزان به دلیل رویکرد قرآن به قرآن و جنبه‌های اجتماعی و تفاسیر 

روان‌شناختی معاصر( در این مرحله به غنای فهم کمک کرد.

2. مرحله کدگذاری اولیه: هر آیه یا بخشی از آیه که حامل یک مفهوم مرتبط با معنویت در خانواده 

بود، به‌عنوان یک واحد تحلیل در نظر گرفته و یک کد یا برچسب اولیه )مانند دستور به نیکی به والدین 

آن  به   )132 خانواده-طه،  به  نماز  تعلیم  مسئولیت  21؛  همسر-روم،  بودن  آرامش‌بخش  83؛  -بقره، 

اختصاص داده شد. این کدگذاری به صورت باز و استقرائی انجام شد.

این روش است.  تمایز اصلی  نقطه  این مرحله،  استنطاق و مفهوم‌پردازی روان‌شناختی:  3. مرحله 

در اینجا کدهای اولیه از سطح توصیفی فراتر رفته، و مورد استنطاق قرار گرفتند؛ یعنی از خود پرسیدیم:

1. Thematic analysis
2. Braun & Clarke



22................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

 "مودت و  •
ً
این دستور یا توصیف قرآنی به کدام نیاز بنیادین روانی در خانواده پاسخ می‌دهد؟ )مثلا

رحمت" به نیاز "دلبستگی ایمن" پاسخ می‌دهد(.

•  
ً
این مفهوم قرآنی )مانند تقوا(، چه سازوکار روان‌شناختی را در فرد و خانواده فعال می‌کند؟ )مثلا

"تقوا" به‌عنوان یک "سیستم خودنظارتی درونی" عمل می‌کند(.

 "عفو و  •
ً
این کد را چگونه می‌توان در قالب یک مفهوم مدرن روان‌شناختی صورت‌بندی کرد؟ )مثلا

صفح" به راهبرد "مقابله مسئله‌مدار و تنظیم هیجان" در تعارضات ترجمه می‌شود )این فرایند اجتهادی به 

هر کد یک هویت دوگانه )اصالت قرآنی و صورت‌بندی روان‌شناختی( بخشید.

4. مرحله جستجو و شکل‌دهی مضامین: کدهای مفهومی‌شده در مرحله قبل، براساس شباهت‌ها 

و ارتباطات معنایی در مضامین سازمان‌دهنده و فراگیر دسته‌بندی شدند؛ در این مرحله به تدریج پنج 

مضمون اصلی پژوهش نمایان شد:

مفاهیمی چون خداباوری و معادباوری، مضمون فراگیر »باورهای معنوی« را تشکیل دادند. •

مفاهیمی چون انس با عبادات و معنویات در خانواده و نهادینه‌سازی ارزش‌های معنوی در خانواده،  •

مضمون »فعالیت‌های معنوی« را ساختند.

مفاهیمی چون عدالت‌ورزی و انجام وظایف و مسئولیت‌های خانوادگی، مضمون »مسئولیت‌پذیری  •

معنوی« را پدید آوردند.

مفاهیمی چون روزی حلال، غیرت‌ورزی و فرزندپروری درست، مضمون »مراقبت‌های معنوی« را شکل دادند. •

مفاهیمی چون احساس حضور خدا در زندگی، آرامش، توکل و امید، در کنار برآیند سایر ابعاد به  •

شکل‌گیری مضمون سیستمی »فضای معنوی« انجامید.

یف مضامین: در این مرحله، مضامین پنج‌گانه و مؤلفه‌های زیرمجموعه آنها  5. مرحله بازبینی و تعر

بازبینی شدند تا اطمینان حاصل شود که هم از انسجام درونی برخوردارند و هم به‌روشنی  از یکدیگر 

متمایز هستند. برای هر مضمون، یک تعریف دقیق و عملیاتی تدوین شد.

6. مرحله تدوین گزارش نهایی و ترسیم الگو: در مرحله آخر، یافته‌ها در قالب یک گزارش منسجم و 

با استناد مستقیم به آیات قرآن و تفاسیر روان‌شناختی تدوین، و الگوی نهایی به صورت یک نمودار بصری 

ترسیم شد که روابط پویا بین ابعاد پنج‌گانه را نشان می‌دهد.



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................23

نمودار 1: فرایند تحلیل داده‌ها

4. اعتباریابی و روایی پژوهش
برای افزایش دقت و اعتبار یافته‌ها )معادل روایی و پایایی در پژوهش‌های کمّی( از معیارهای چهارگانه 

لینکلن و گوبا )1985( استفاده شد:

پذیری:1 از راه بازبینی توسط اساتید خبره در دو حوزه مطالعات قرآنی و روان‌شناسی خانواده  • اعتبار

و همچنین درگیری طولانی‌مدت پژوهشگر با متن حاصل شد. الگوی مفهومی اولیه به همراه مستندات 

دارای  برجسته حوزوی  متخصصان  از  نفر  اختیار ۳۴  در  ارزیابی  فرم  یک  قالب  در  آن  روایی  و  قرآنی 

تحصیلات دکتری روان‌شناسی قرار گرفت. از ایشان خواسته شد تا میزان ارتباط و کفایت هر مؤلفه و 

نهایی  الگوی  پیشنهادی،  اعمال اصلاحات  و  نظرات  از جمع‌آوری  کنند. پس  ارزیابی  را  آن  مستندات 

»معنویت در خانواده« با پنج مؤلفه اصلی آن تثبیت شد.

انتقال‌پذیری:2 با ارائه توصیف غنی و عمیق از مراحل تحلیل و استناد مستقیم به آیات، به خواننده  •

این امکان داده می‌شود تا قابلیت کاربرد یافته‌ها در زمینه‌های دیگر را ارزیابی کند.

1. Credibility
2. Transferability



24................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

پژوهشی،  • یک پرونده  در  تصمیم‌گیری‌ها  و  پژوهش  مراحل  تمام  دقیق  ثبت  با  اطمینان‌پذیری:1 

امکان بازبینی و حسابرسی فرایند توسط محقق دیگر فراهم شد.

تأییدپذیری:2 با تمرکز بر استدلال مبتنی بر متن و پرهیز از اعمال سوگیری‌های شخصی تلاش شد  •

 از داده‌های قرآنی قابل استنتاج باشند.
ً
تا یافته‌ها مستقیما

»الگوی  تبیین  و  استخراج  برای  محکمی  علمی  بنیاد  چندوجهی،  و  نظام‌مند  روش‌شناسی  این 

پنج‌بعدی معنویت در خانواده« فراهم می‌آورد.

مرور پیشینه و تبیین شکاف پژوهشی

مقدمه‌ای بر چشم‌انداز پژوهشی
این  است.  داشته  چشمگیری  رشد  اخیر  دهه  دو  در  خانواده«  و  »معنویت  حوزه  در  پژوهشی  ادبیات 

 مجزا طبقه‌بندی کرد: جریان اول با رویکردی کارکردی 
ً
پژوهش‌ها را می‌توان در دو جریان اصلی اما غالبا

 کمّی بر بررسی پیامدهای معنویت در خانواده متمرکز است و جریان دوم با رویکردی ساختاری 
ً
و عمدتا

این دو  انتقادی  برای خانواده معنوی است. تحلیل  الگوسازی  و  تبیین مفهومی  دنبال  به  اغلب کیفی  و 

»معماری  همچون  پویا  و  یکپارچه  الگوی  یک  ارائه  ضرورت  که  می‌سازد  آشکار  را  شکافی  جریان، 

پنج‌بعدی خانواده معنوی« را توجیه می‌کند.

محور اول: پژوهش‌های پیامدسنج )رویکرد کارکردی(
بخش وسیعی از پژوهش‌ها، معنویت و دینداری را به‌عنوان یک متغیر مستقل بررسی کرده و رابطه آن را 

با شاخص‌های سلامت خانواده سنجیده‌اند. یافته‌های این حوزه به‌طور مداوم نشان می‌دهند که معنویت 

یک عامل محافظتی3 و یک منبع تاب‌آوری4 برای خانواده است.

1. Dependability
2. Confirmability
3. Protective Factor
4. Source of Resilience



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................25

در سطح روابط زناشویی: پژوهش‌های فراوان، همبستگی مثبتی میان جهت‌گیری مذهبی، باورهای  •

را  تعارضات  کاهش  و  صمیمیت  تعهد،  زناشویی،  رضایت  افزایش  با  معنوی  هوش  و  مشترک  معنوی 

گزارش کرده‌اند؛ برای نمونه ربیعی و همکاران )1400( در پژوهشی بر روی زوجین ایرانی نشان دادند 

که مداخلات معنوی بر افزایش رضایت زناشویی ایشان اثر مثبت دارد و نیز فرج‌نیا و همکاران )1402( 

دریافتند که معنویت می‌تواند با میانجی‌گری »بخشش«، اثر مثبتی بر سازگاری زناشویی داشته باشد. در 

سطح بین‌المللی نیز پژوهش‌های کلاسیک )Mahoney, 2010( نشان می‌دهد که برداشت »تقدس« از 

ازدواج با تعهد بیشتر، همکاری بهتر در حل تعارض و احتمال کمتر طلاق مرتبط است. 

در سطح فرزندپروری و تحول فرزندان: ادبیات پژوهشی نشان می‌دهد والدینی که از سطح معنویت  •

بالاتری برخوردارند، تمایل بیشتری به استفاده از شیوه‌های فرزندپروری مقتدرانه1 دارند. غلام‌پور نقارچی 

)1401(، بهلولی و همکاران )1397( و نلسون2 و همكاران )2009( در پژوهش‌هایی نشان دادند که 

معنویت والدین با افزایش بهزیستی روان‌شناختی، هویت معنوی منسجم‌تر و کاهش رفتارهای پرخطر در 

نوجوانان مرتبط است. بارتکوسکی و لوین3 )2008( نیز در یک پژوهش گسترده با استفاده از داده‌های 

ملی دریافتند که حضور منظم والدین و فرزندان در فعالیت‌های دینی با نتایج مثبت تحصیلی و اجتماعی 

برای کودکان همراه است.

در سطح تاب‌آوری خانواده: در مواجهه با بحران‌هایی مانند بیماری‌های صعب‌العلاج، داغ‌دیدگی  •

یا مشکلات اقتصادی، خانواده‌های دارای منابع معنوی از راهبردهای مقابله‌ای معنوی )مانند دعا، توکل، 

معنایابی مثبت( به شکل مؤثرتری استفاده می‌کنند. امین‌زاده و بلند )1403( در پژوهشی نشان دادند که 

هوش معنوی به‌صورت مستقیم و با نقش میانجی تاب‌آوری بر افزایش بخشودگی بین‌فردی همسران اثر 

از نظریه‌پردازان برجسته تاب‌آوری خانواده در مدل خود معنویت و نظام  مثبت دارد. والش4 )2015( 

باورها را به‌عنوان یکی از سه ستون کلیدی تاب‌آوری معرفی می‌کند و آن را »لنگرگاه خانواده در طوفان‌ها« 

می‌نامد.

1. Authoritative Parenting
2. Nelson
3. Bartkowski, Xu & Levin
4. Walsh, F.



26................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

محور دوم: پژوهش‌های الگوپرداز )رویکرد ساختاری(
جریان دوم پژوهش‌ها تلاش کرده‌اند تا با رویکردهای کیفی به طراحی الگوی خانواده مطلوب از دیدگاه 

 شامل ابعاد و مؤلفه‌های زیر هستند:
ً
اسلام یا معنویت بپردازند. این الگوها معمولا

الگوهای مبتنی بر تحلیل متون: پژوهش‌هایی مانند پژوهش ملکی فاراب )1400( با تحلیل متون  •

دینی، الگویی برای »خانواده طراز اسلامی« ارائه داده‌اند که بر ابعادی چون توحیدمحوری، هدفمندی و 

کید دارد؛ همچنین صادقی و همکاران  معادباوری در بعد شناختی، و عدالت و احسان در بعد رفتاری تأ

)1394( در پژوهش خود، مدلی از خانواده سالم مطابق با فرهنگ ایرانی اسلامی ارائه دادند.

الگوهای مبتنی بر داده‌های میدانی: مطهری مؤید و همکاران )1403( به ارائه الگوی ساختاری  •

عملکرد خانواده براساس جهت‌گیری مذهبی پرداختند که نشان‌دهنده تبیین جهت‌گیری مذهبی با توجه 

به نقش تاب‌آوری در عملکرد خانواده بود؛ همچنین کوکبی و همکاران )1402( در پژوهشی دیگر به ارائه 

یک مدل پارادایمی تبیین رضایت زناشویی در زوجین پرداختند. 

این پژوهش‌ها در شناسایی عناصر سازنده معنویت در خانواده بسیار ارزشمند بوده و سنگ‌بنای درک 

ساختار این مفهوم را فراهم کرده‌اند.

نقد و تحلیل یکپارچه پیشینه و تبیین شکاف پژوهشی
با وجود غنای این دو جریان پژوهشی، تحلیل انتقادی آنها چندین شکاف مفهومی و روش‌شناختی را 

آشکار می‌سازد:

به خوبی  اول(  پژوهش‌های همبستگی )محور  پژوهش‌های کارکردی:  1. مشکل »جعبه سیاه« در 

نشان می‌دهند که معنویت با پیامدهای مثبت مرتبط است، اما اغلب در تبیین چگونگی و سازوکارهای 

این تأثیرگذاری ناتوان هستند. آنها معنویت را به‌مثابه یک »جعبه سیاه« در نظر می‌گیرند و ابعاد درونی و 

پویای آن را کالبدشکافی نمی‌کنند؛ برای مثال وقتی می‌گوییم »معنویت سبب افزایش رضایت می‌شود«، 

راه چه  از  و  رفتار بخشش؟(  دعا؟  تقدس؟ عمل  به  )باور  معنویت  از  بُعد  که کدام  نمی‌شود  مشخص 

فرایندی این اثر را ایجاد می‌کند.



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................27

2. مشکل »ایستایی و فهرست‌وار بودن« در پژوهش‌های الگوپرداز: اگرچه الگوهای موجود )محور 

دوم( مؤلفه‌های مهمی را شناسایی کرده‌اند، اما اغلب به صورت یک فهرست از ویژگی‌ها ارائه می‌شوند 

و پویایی تعاملی1 بین این ابعاد را نادیده می‌گیرند؛ در این الگوها مشخص نمی‌شود که باورها چگونه به 

کنش‌ها شکل می‌دهد و کنش‌ها چگونه یکدیگر را تقویت می‌کنند تا به یک نتیجه سیستمی بینجامند.

دقیق  مفهومی  تفکیک  از عدم  ناشی  مهم‌ترین شکاف،  تفکیک کنش‌ها:  ابهام مفهومی و عدم   .3

 متفاوتی مانند انجام یک فعالیت 
ً
بین انواع کنش‌های معنوی است. در بسیاری از الگوها، مفاهیم کاملا

آیینی )مانند نماز خواندن(، پذیرش یک مسئولیت اخلاقی )مانند انفاق یا رعایت عدالت( و ارائه یک 

مراقبت رحمانی )مانند ایثار و گوش دادن همدلانه( همگی با عنوان کلی »رفتار« یا »اخلاق« طبقه‌بندی 

می‌شوند؛ در‌حالی‌که هر یک از اینها، کارکرد روان‌شناختی و معنوی متفاوتی دارند و نیازمند تحلیل مجزا 

هستند.

4. غفلت از بعد سیستمی و جوّ حاکم: اغلب الگوها بر ویژگی‌های فردی اعضا یا تعاملات دوتایی 

تمرکز دارند و از مفهوم‌پردازی »جوّ یا فضای معنوی«2 به‌عنوان یک کیفیت سیستمی و برآیند کل تعاملات 

خانواده غفلت کرده‌اند. این »فضا« که احساس امنیت، آرامش و امید را دربرمی‌گیرد، محصول نهایی و 

ملموس معنویت در خانواده می‌باشد که در الگوهای موجود به ندرت به آن پرداخته شده است.

ضرورت طرح الگوی پنج‌بعدی: حرکت به سوی یک مدل پویا و یکپارچه
 مشهود 

ً
براساس شکاف‌های شناسایی‌شده، نیاز به یک الگوی مفهومی که دقیق، پویا و جامع باشد، کاملا

فعالیت،  )باور،  معنوی«  خانواده  »معماری  پنج‌بعدی  الگوی  نیاز،  این  به  پاسخ  در  مقاله حاضر  است. 

مسئولیت، مراقبت و فضا( را مطرح می‌سازد. این الگو از چند جهت بر محدودیت‌های پیشین غلبه می‌کند:

مسئولیت‌ها  • خود(،  به  معطوف  آیینی  )کنش‌های  فعالیت‌ها  میان  تفکیک  با  مفهومی:  دقت  ارائه 

تأثیرگذاری  سازوکارهای  عاطفی-رحمانی(،  )کنش‌های  مراقبت‌ها  و  اخلاقی-وظیفه‌ای(  )تعهدات 

معنویت را از جعبه سیاه خارج کرده، و آنها را شفاف می‌سازد.

1. Dynamic Interaction
2. Spiritual Climate/Atmosphere



28................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

پویا را ترسیم می‌کند  • فرایند  بلکه یک   یک فهرست نیست، 
ً
الگو صرفا این  تبیین پویایی تعاملی: 

که در آن باورها به سه نوع کنش )فعالیت، مسئولیت و مراقبت( جهت می‌دهند و این کنش‌ها در نهایت 

فضای معنوی خانواده را خلق می‌کنند.

معرفی بعد سیستمی: با وارد کردن مفهوم »فضای معنوی«، تحلیل را از سطح فردی و دوتایی به  •

سطح کل سیستم خانواده ارتقا می‌دهد و کیفیت کل‌نگر و محسوس معنویت را مفهوم‌پردازی می‌کند.

که  است  نظری1  سنتز  یک  ارائه  و  پراکنده  توصیف‌های  از  رفتن  فراتر  پژوهش،  این  هدف  بنابراین 

چارچوبی منسجم، کاربردی و قابل آزمون برای فهم عمیق‌تر پدیده معنویت در خانواده فراهم آورد و راه 

را برای پژوهش‌ها و مداخلات بالینی هدفمندتر در آینده هموار سازد.

یافته‌ها: تبیین الگوی پنج‌بعدی معنویت در خانواده
به  روان‌شناسی  مفهومی  چارچوب‌های  از  بهره‌گیری  با  کریم  قرآن  آیات  استنطاقی-اجتهادی  تحلیل 

شناسایی یک الگوی پویا و منسجم از معنویت در خانواده می‌انجامد؛ این الگو از پنج بعد اصلی تشکیل 

شده است که در تعامل با یکدیگر، یک سیستم معنایی و کارکردی را شکل می‌دهد: باورهای معنوی، 

فعالیت‌های معنوی، مسئولیت‌پذیری معنوی، مراقبت‌های معنوی، و فضای معنوی. در ادامه هر یک از 

این ابعاد با تبیین مفهومی، مبانی قرآنی و پیوندهای روان‌شناختی تشریح می‌‌شود.

به‌عنوان یک  بلکه  اجزائی مجزا،  از  به‌مثابه مجموعه‌ای  نه  را  در خانواده«  الگوی حاضر »معنویت 

سیستم پویا و درهم‌تنیده مفهوم‌پردازی می‌کند. این پنج بعد در یک رابطه تعاملی و چرخه‌ای با یکدیگر 

قرار دارند که می‌توان آن را »چرخه فضیلت معنوی« نامید. منطق حاکم بر این چرخه به شرح زیر است:

کلی  جهت‌گیری  و  کرده،  عمل  سیستم  انگیزشی«  و  شناختی  »هسته  به‌مثابه  معنوی  باورهای   .۱

خانواده را تعیین می‌کنند.

۲. فعالیت‌های معنوی به‌عنوان »تجلی عملی« باورها، آن‌ها را از امری انتزاعی به تجربه‌ای زیسته و 

ملموس تبدیل می‌کنند.

1. Theoretical Synthesis



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................29

و  باورها  ارتباطی«،  »ساختارهای  به‌مثابه  معنوی  مراقبت‌های   .۴ و  معنوی  مسئولیت‌پذیری   .۳

فعالیت‌ها را در شبکه روابط خانوادگی نهادینه می‌کنند و به ترتیب چارچوب عدالت‌محور و رحمت‌محور 

تعاملات را شکل می‌دهند.

۵. فضای معنوی نیز به‌عنوان »برآیند سیستمی و جوّ عاطفی«، محصول هم‌افزایی چهار بعد دیگر 

است که به نوبه خود در یک حلقه بازخوردی مثبت،1 باورها را تعمیق می‌بخشد و انگیزه برای فعالیت‌های 

بیشتر را تقویت می‌کند.

در ادامه، هر یک از این ابعاد و روابط متقابل آنها به تفصیل تبیین می‌شود.

فضائل  تقویت  )خودسازی،  خود  به  تعالی‌بخشی  راه  از  انسان  آن،  در  که  است  فرایندی  معنویت 

اخلاقی و رفتارهای مثبت(، تعامل سازنده با دیگران در بستر اجتماع و ارتباط متوازن با طبیعت، بینش‌ها، 

گرایش‌ها و کنش‌های خود را در پرتوی ارتباطی یکپارچه و تمامیت‌یافته با مبدأ هستی )خداوند( سامان 

اصلی  هسته  به‌عنوان  خانواده،  نهاد  در  ارتباطات  از  شبکه  این  ص84(.   ،1398 )مصلحی،  می‌دهد 

بیرونی  و  درونی  محیط  بر  متقابلی  پیامدهای  و  می‌یابد  ویژه‌ای  تجلیات  و  ظهور  اجتماعی،  ساختار 

خانواده بر جای می‌گذارد.

برای تبیین پویایی و نحوه ارتباط این عناصر، می‌توان از »اصل تعادل شناختی«2 بهره جست. هنگامی 

که یک ارگانیسم )فرد یا خانواده( در موقعیتی جدید قرار می‌گیرد، عدم تعادل شناختی حاصل، انگیزه‌ای 

برای بازگشت به تعادل ایجاد می‌کند. این انگیزه که از بینش‌ها و باورهای بنیادین فرد نشئت می‌گیرد، 

به بروز کنش‌ها و فعالیت‌هایی معطوف به حل مسئله و دستیابی به تعادل مجدد می‌انجامد. از آنجا که 

در جهان‌بینی توحیدی، هویت انسان در ارتباط با خداوند معنا می‌یابد، تمامی ابعاد شناختی )بینش(، 

عاطفی )گرایش( و رفتاری )کنش( وی ذیل این محور اصلی شکل می‌گیرد؛ بر این اساس سیر حرکت 

خانواده نیز با غایت »تقرب به خداوند متعال« طراحی می‌شود.

اعضای  در  معنوی  باورهای  وجود  کرد:  اشاره  خانواده«  در  »معنویت  مفهوم  به  می‌توان  بنابراین 

نوبه  به  گرایش‌ها  این  برمی‌انگیزد.  مطلوب  کمال  به  نیل  برای  را  درونی  تمایلات  و  گرایش‌ها  خانواده، 

1. Positive Feedback Loop
2. Cognitive Equilibrium



30................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

این  به  تعهد  است.  الهی  قرب  همان  تحقق  آنها  هدف  که  می‌انجامند  معنوی  کنش‌های  بروز  به  خود 

این  برای حفظ  و  می‌کند  ایجاب  و خداوند  دیگران  قبال خود،  در  را  معنوی  مسئولیت‌پذیری  کنش‌ها، 

این  نظام‌مند  تعامل  برآیند  می‌شوند.  فعال  محافظتی  سازوکارهای  به‌عنوان  معنوی  مراقبت‌های  مسیر، 

چهار مؤلفه به شکل‌گیری فضای معنوی حاکم بر خانواده خواهد ‌انجامید )مصلحی، 1401، ص204(.

1. باورهای معنوی1
و  تصمیم‌گیری‌ها  توجه،  کانون  در  خداوند  دادن  قرار  معنای  به  و  باور  محوری‌ترین  مؤلفه  این 

 بِالله( 
ّ

ةَ الّا وَّ
ُ
 وَ لاق

َ
ارزش‌گذاری‌های خانواده است. خانواده توحیدی، موفقیت‌ها را از فضل خدا )لاحَول

 نماز و عبادتم و زندگی کردن و مرگم برای 
ً
و مشکلات را آزمونی برای رشد می‌داند. آیه »بگو: مسلما

خدا پروردگار جهانیان است« )انعام، 162(، به زیبایی این تسلیم و محوریت تام را بیان می‌کند. باور 

توحیدمحوری با مفهوم »منبع کنترل درونی الهی« مطابقت دارد که در آن فرد، کنترل نهایی امور را به 

خدا واگذار می‌کند، اما خود را در انتخاب‌هایش مسئول می‌داند. مطالعات جدید نیز این سازوکار را در 

کاهش اضطراب و افزایش بهزیستی تأیید می‌کنند )ارخودی قلعه‌نوئی و همکاران، 1400(. این رویکرد 

از اضطراب ناشی از تلاش برای کنترل امور مهارناشدنی می‌کاهد و به آرامش شناختی می‌انجامد.

براساس معارف والای اسلامی، باور به اینکه زندگی خانوادگی یک هدف غایی فراتر از لذت‌های 

مادی دارد، بخشی از طرح حکیمانه الهی است. این باور به رنج‌ها و چالش‌های زندگی معنا می‌بخشد. 

آیه »آیا پنداشته‌اید که شما را بیهوده و عبث آفریدیم و اینکه به سوی ما بازگردانده نمی‌شوید؟« )مؤمنون، 

115(، پوچی و بی‌هدفی را نفی می‌کند. خانواده معنوی، خود را در مسیر حرکت به سوی خدا )بقره، 

افزایش  در  را  معنا  بر  مبتنی  مداخلات  اثربخشی  گسترده  به‌طور  نیز  اخیر  پژوهش‌های  می‌بیند.   )۱۵۶

تاب‌آوری در برابر بحران‌ها تأیید کرده‌اند )Laird et al, 2019(. یافتن معنا در رنج، قدرتمندترین منبع 

معنایی  خود  چالش‌های  برای  که  خانواده‌ای   .)Park, 2010 )Frankl, 1959؛  است  روانی  تاب‌آوری 

.)Walsh, 2015( متعالی می‌یابد در برابر فروپاشی مقاوم‌تر است

1. The Belief Core



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................31

باورهای معنوی، بنیان‌های شناختی و زیربنای معماری خانواده معنوی را تشکیل می‌دهند. هر فعل 

ارادی انسان نتیجه فرایندی است که با معرفت و شناخت آغاز می‌شود، با تصدیق فایده‌مندی آن فعل 

به ایجاد میل و گرایش می‌انجامد و درنهایت با تشدید این گرایش به اراده و بروز عمل منتهی می‌گردد. 

نگرش  بر  ناظر  که  جهان‌بینی1  نخست،  است:  کلیدی  معنای  دو  دارای  »بینش«  اسلامی،  گفتمان  در 

توحیدی یا مادی به هستی است و تمایز اصلی آن در ایمان به خداوند به‌عنوان مبدأ غایی عالم ریشه دارد 

و دوم، بصیرت2 که حاصل تفکر، تدبّر و به‌کارگیری عقل در مسیر هدایت است. قرآن در آیه 46 سوره 

حج، کسانی را که از این نیروی باطنی بهره نمی‌برند، کوردلان حقیقی معرفی می‌کند )باهنر، 1370، 

ص58-56(.

اهمیت این بعد شناختی تا بدانجاست که بخش مهمی از »حُسن فاعلی« )نیّت خالصانه( در گرو آن 

است. چنانچه اعمال صالح فاقد پشتوانه بصیرت و نیت الهی باشند، ناقص بوده و فاقد اثرگذاری کامل 

عْمَى مَنْ یَعْمَى بَصَرُهُ، 
َ
در رشد فردی و جمعی خواهند بود. چنان‌که در کلام نبوی آمده است: »لَیْسَ اَلْْأ

عْمَى مَنْ تَعْمَى بَصِیرَتُهُ« )بحرانی، 1416ق، ج3، ص914؛ متقی، 1419ق، ج1، ص425(. 
َ
وَ لَكِنَّ اَلْْأ

مؤلفه باورهای معنوی، مضامینی چون خدامحوری )ر.ک: آل‌عمران، 191؛ رعد، 3؛ نحل، 11 و 69؛ 

روم، 21؛ زمر، 42؛ جاثیه، 13(، معادباوری )زخرف، 70-72؛ مؤمنون، 115؛ تحریم، 6(، شناخت 

به  باور   ،3)6–4 )تین،  خداوند  به  نسبت  گاهی  خودآ  ،)24-23 )اسراء،  خانواده  متعالی  ارزش‌های 

ارزش‌های خانوادگی )نساء، 19؛ منافقون، 9( و احساس حضور مستمر خداوند در زندگی )حدید، 4(4 

 مجموعه‌ای از اعتقادات انتزاعی نیستند، بلکه باورهایی پویا و ارزشمند 
ً
را دربرمی‌گیرد. این باورها صرفا

به شمار می‌روند که به »عمل صالح« منتهی می‌شوند )مغنیه، بی‌تا، ص95؛ قرائتی، 1383، ص223(؛ 

 مجموعه‌ای از اعتقادات انتزاعی نیستند، بلکه نقشه راه شناختی خانواده هستند که به 
ً
بنابراین باورها صرفا

فعالیت‌ها جهت داده، مبنای مسئولیت‌ها را تعریف کرده و انگیزه مراقبت‌ها را فراهم می‌آورند.

1. Worldview
2. Insight

ه )تمیمی آمدی، 1368، ج1، ص588(. 3. أمیرالمؤمنین: مَن عَرَفَ نَفْسَه فقد عَرَفَ رَبَّ
ذى اَنْتُمْ بِعَیْنِهِ، وَ نَواصِیْکُمْ بِیَدِهِ، وَ تَقلّبُکُمْ فى قَبْضَتِهِ، اِنْ اَسْرَرْتُمْ عَلِمَهُ، وَ اِنْ اَعْلَنْتُمْ کَتَبَهُ )نهج‌البلاغه، خطبه 183(. قُوا اللهَ الَّ 4. فَاتَّ



32................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

2. کنش‌های معنوی1
برای تحکیم  یا جمعی  فردی  به صورت  نمادینی است که خانواده  و  منظم  مؤلفه شامل کنش‌های  این 

ارتباط با خداوند و تقویت هویت معنوی مشترک انجام می‌دهد. این فعالیت‌ها، باورها را از امری انتزاعی 

به تجربه‌ای ملموس و روزمره تبدیل می‌کنند و بیشترین نمودهای عینی خانواده معنوی را شامل می‌شود. 

کنش یا رفتار،2 تحقق خارجی اراده‌ای است که برآمده از بینش‌ها و گرایش‌های درونی است. این مفهوم 

کلیه فعالیت‌های آشکار و پنهان فرد همچون رفتارها، فرایندهای فیزیولوژیک و عاطفی و فعالیت‌های 

عقلی را دربرمی‌گیرد. کنش‌های ارادی هنگامی بروز می‌یابند که فرد نسبت به هدف و راه وصول به آن، 

شناخت و گرایش کافی داشته باشد )شعاری‌نژاد، 1391، ص54(.

در نظام ارزشی اسلام، ایمان فاقد عمل صالح، ایمانی ناقص و بی‌اثر دانسته می‌شود. جوهره ادیان 

الهی بر سه اصل ایمان به مبدأ، معاد و عمل صالح استوار است )قرشی، 1408ق، ج1، ص148(. در 

چارچوب خانواده، این مؤلفه شامل مصادیقی مانند صله رحم )بقره، 83؛ محمد، 22-23(،3 انس با 

 ،)۸ )انسان،  اخلاقی  ارزش‌های  نهادینه‌سازی   ،)5 بینه،  20؛  مزمل،  206؛  )اعراف،  جمعی  عبادات 

کید بر کفویت ایمانی در ازدواج و انتقال الگوهای رفتاری  آموزش احکام و معارف دینی )اسراء، 23(، تأ

معنوی )طور، 21( به نسل بعد می‌باشد. تحقق بالفعل معنویت در خانواده در گرو وجود همین کنش‌ها 

و فعالیت‌هاست.

چگونه  که  می‌دهند  نشان  اخیر  پژوهش‌های  هیجانی«4 ‌دارند.  »هم‌تنظیمی  کارکرد  فعالیت‌ها  این 

فعالیت‌های مشترک همچون مناسک دینی به زوجین در مدیریت استرس و تقویت پیوند عاطفی کمک 

می‌کند )Butler & Randall, 2013(. دعای مشترک در زمان بحران، اضطراب اعضا را کاهش می‌دهد 

و حس »همبستگی و در یک قایق بودن«‌ را تقویت می‌کند. این مناسک به‌مثابه »نشانگرهای زمانی«5 

نتیجه  در   .)Spagnola et al., 2007( می‌بخشند  ساختار  و  نظم  خانوادگی  زندگی  به  و  می‌کند  عمل 

1. The Ritual Dimension
2. Action

حِمِ )متقی، 1419ق، ج3،  3. سُــئِلَ رَســولُ اللّه: مَنْ اَتْقَى النّاسِ؟ قال: آمَرُهُمْ بِالْمَعْــروفِ وَ اَنْهاهُمْ عَنِ الْمُنْکَرِ وَ اَوْصَلُهُــمْ لِلرَّ
ص689(.

4. Co-regulation
5. Temporal Markers



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................33

حس »اثربخشی و کارآمدی«1 در خانواده تقویت می‌شود و از تمرکز خودشیفته‌وار بر مشکلات درونی 

جلوگیری خواهد شد؛ این امر به‌ویژه در تربیت فرزندان، همدلی و مسئولیت‌پذیری اجتماعی را نهادینه 

مشارکت  که  می‌دهد  نشان  تحقیقات  است.  شده  کید  تأ آن  به   )۸ )انسان،  قرآن  آیات  در  که  می‌سازد 

در فعالیت‌های داوطلبانه، بهزیستی فردی و خانوادگی را افزایش می‌دهد )Yeung et al., 2018(. این 

کنش‌ها پلی میان جهان‌بینی و عمل هستند. آنها از یک‌سو، باورها را در عمل تثبیت و تعمیق می‌کنند و 

از سوی دیگر، بستری را برای تمرین مسئولیت‌پذیری و ابراز مراقبت در قالبی معنادار فراهم می‌آورند.

3. مسئولیت‌پذیری معنوی2
مسئولیت در هسته معنایی خود، متضمن تعهد و ضمانت است. این مؤلفه به درک و پذیرش وظایف و 

تعهدات الزام‌آور شرعی و اخلاقی در قبال یکدیگر اشاره دارد که از ایمان به خداوند نشئت می‌گیرد. هر 

فرد در شبکه‌ای از روابط با خداوند، خود، دیگران و خانواده قرار دارد و در قبال هر یک، مسئولیت‌هایی 

برعهده اوست. خطیرترین این مسئولیت‌ها، پاسخگویی در پیشگاه خالق نسبت به اعمال و کردار است. 

این مسئولیت‌ها حقوق و تکالیف متقابل را تعریف کرده، و ساختار خانواده را قوام می‌بخشند. خانواده 

یکی از بزرگ‌ترین نعمات و امانات الهی است و بی‌توجهی به مسئولیت‌های مرتبط با آن، نظام خانواده را 

به سوی زوال سوق می‌دهد )طه، 132؛ بقره، 133(.

قبال یکدیگر  به‌ویژه والدین در  در خانواده‌ای که مسیر حرکت آن، تقرب به خداوند است؛ اعضا، 

مسئولیت‌های مشخصی دارند. این مسئولیت‌ها شامل رعایت حقوق متقابل )یوسف، 8(، التزام عملی 

به اخلاق و معنویت،3  فراهم آوردن زمینه رشد معنوی و نیز حراست از اعضای خانواده در برابر انحرافات 

آیه 6 سوره تحریم می‌فرماید: »ای مؤمنان! خود و خانواده  )تحریم، 6( است؛ چنان‌که قرآن کریم در 

خود را از آتشی که هیزم آن انسان‌ها و سنگ‌هاست، حفظ کنید« و نیز در آیه 55 سوره مریم به صراحت 

1. Efficacy
2. Spiritual Responsibility

هُ مِنَ الَاجْرِ  تِهِ اَعْطاهُ اللَّ
َ
3. خَیرُکُمْ خَیرُکُمْ لَاهْلِهِ وَاَنَا خَیرُکُمْ لَاهْلِی )ابن بابویه، 1413ق، ج3، ص555(؛ مَنْ صَبَرَ عَلى سُوءِ خُلْقِ امْرَأ

ما اَعْطاهُ داوُدَ عَلى بَلائِهِ، وَ مَنْ صَبَرَتْ عَلى سُــوءِ خُلْقِ زَوْجِها اَعْطاها مِثْلَ ثَوابِ آسِــیَةَ بِنْتِ مُزاحِمٍ )ابن بابویه، 1406ق، 
ص287(.



34................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

و مستقیم به آن امر فرموده است. این »آتش« هم می‌تواند اخروی باشد و هم استعاره‌ای از آسیب‌های 

روانی و اجتماعی دنیوی. مفسّران این آیات )مریم، 55؛ طه، ۱۳۲( را به وظیفه والدین در تربیت دینی و 

معنوی سالم فرزندان و فراهم‌سازی محیطی پاک و به دور از آلودگی‌های فکری و اخلاقی تعبیر کرده‌اند 

)مغنیه، بی‌تا، ص752؛ مکارم شیرازی، 1381، ج24، ص287(. این مسئولیت فراتر از تأمین نیازهای 

تخصیص  رفتار،  در  عدالت  و  انصاف  رعایت  همچنین  و  خانواده  اعضای  جان  و  روح  تغذیه  مادی، 

منابع و ابراز محبت بین همسر و فرزندان )مائده، ۸( را هدف قرار می‌دهد و از مقدمات ازدواج تا همه 

نزدیک،  روابط  در حوزه  پژوهش‌های جدید  استمرار می‌یابد.  فرزندان  تربیت  و  زندگی مشترک  مراحل 

اهمیت انصاف و توازن را در رضایت از رابطه تأیید می‌کنند )Rodrigues et al., 2017(. بی‌عدالتی در 

خانواده، بذر کینه و رقابت ناسالم را می‌کارد و به »مثلث‌سازی«1 در روابط می‌انجامد و آن مفهومی است 

مسئولیت‌پذیری   .)Skowron & Dendy, 2018( دارد  کاربرد  معاصر  خانواده‌درمانی  در  همچنان  که 

ساختار اخلاقی خانواده معنوی را شکل می‌دهد. این بعد، ترجمان باور به عدالت الهی در روابط انسانی 

است و چارچوبی را برای مراقبت‌های منصفانه و هدفمند ایجاد می‌کند.

4. مراقبت‌های معنوی2
تعالی  مسیر  در  را  که خانواده  گفته می‌شود  و محافظتی  پیشگیرانه  به سازوکارهای  معنوی  مراقبت‌های 

به روابط خانوادگی در راستای  به معنابخشی  این مؤلفه  از آسیب‌ها و خطرات درامان می‌دارد.  معنوی 

این  پرتوی  در  می‌پردازد.  خانواده  معنوی  دستاوردهای  از  حراست  و  الهی(  )قرب  خلقت  غایی  هدف 

مراقبت‌ها، خانواده از ارتباطات غیرشرعی و محیط‌های گناه‌آلود پرهیز می‌کند و نسبت به ورود افرادی 

هوشیار است که شاید به سلامت معنوی خانواده آسیب بزنند )احزاب، 33؛ نور، 33(. این مؤلفه به 

کنش‌های محبت‌آمیز، حمایتگرانه و همدلانه‌ای اشاره دارد که فراتر از وظیفه و با الهام از صفات رحمانی 

خداوند انجام می‌شود.

1. Triangulation
2. The Caregiving Dimension



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................35

یکی از برجسته‌ترین مصادیق این مؤلفه، دقت در کسب و مصرف روزی حلال )نساء، 29(1 است؛ 

زیرا مال حرام، نورانیت قلب و معنویت را تباه می‌سازد. این مراقبت‌ها نیز شامل واکنش سازنده در برابر 

خطای یکی از اعضاست )فتح، 11؛ تغابن، 14(؛ به‌گونه‌ای که سایرین، به‌ویژه والدین با تذکر، دست‌گیری 

و ارائه الگوهای درست )بقره، 133(2 به اصلاح و تربیت او همت می‌گمارند )طور، 21(. بخشش )نور، 

هیجان‌مدار بسیار  مقابله‌ای  یک راهبرد  بخشش  می‌زند.  گره  الهی  بخشیدن  امید  به  را  دیگران   )۲۲

می‌کند.  جلوگیری  می‌انجامد(  مزمن  استرس  به  )که  کینه‌توزی  و  فکری  نشخوار  از  که  است  کارآمد 

پژوهش‌های واشینگتون3 و همکارانش در سال‌های اخیر نیز نشان دادند که مداخلات مبتنی بر بخشش، 

به‌طور مستقیم سلامت روان و رضایت زناشویی را افزایش می‌دهند )Washington et al., 2022(. این 

با این تفاوت  بامریند( قرابت دارد؛  ابعاد »نظارت و کنترل«4 در مدل‌های فرزندپروری )مانند  با  مؤلفه 

که انگیزه آن نه کنترل‌گری، بلکه عشق و دلسوزی برای سعادت ابدی دیگری است. این امر یک نظارت 

مراقبت‌محور است. یک فراتحلیل جدید نشان می‌دهد که نظارت والدین، هنگامی که با گرما و محبت 

همراه باشد، یک عامل محافظتی کلیدی در برابر رفتارهای پرخطر نوجوانان است )حسینی و همکاران، 

.)1396

موانع،  این  اگر  حتی  دربردارد؛  نیز  را  کمال  مسیر  موانع  برابر  در  هوشیاری  معنویت،  از  بُعد  این 

دلبستگی‌های عاطفی به اعضای خانواده باشد که فرد را از حرکت بازمی‌دارد )مدرسی، 1377، ج16، 

ص37(. مؤمن باید در برابر هر کلام محبت‌آمیزی که هدف آن سست کردن اراده او در مسیر الهی است، 

محتاط و بصیر باشد. مراقبت‌ها قلب تپنده و وجه رحمانی خانواده معنوی هستند. چنین کنش‌هایی باور 

آنها  به  و  فراتر می‌روند  مسئولیت‌ها  از چارچوب خشک  متجلی ساخته،  روابط  در  را  الهی  به رحمت 

لطافت و عمق می‌بخشند.

1. رسول‌الله: یا أباذرّ، مَنْ لَمْ یُبالِ مِنْ أیْنَ اکْتَسَبَ الْمالَ لَمْ یُبالِ اللهُ عَزّ و جَلّ مِنْ أیْنَ أدْخَلَهُ النّار )دیلمی، 1367، ص189(.
لالَه  دَبِ وَ الدَّ

َ
ا وَلّیتَهُ مِنْ حُسْنِ الْْأ هِ وَ اَنَّک مَسْؤولٌ عَمَّ نْیا بِخَیرِهِ وَ شَرِّ هُ مِنْک وَ مُضافٌ إلَیک فی عاجِلِ الدُّ ا حَقُّ الْوَلَدِ فَتَعْلَمَ أنَّ مَّ

َ
2. وَ أ

هِ وَالْمَعونَه لَهُ عَلی طاعَتِهِ )ابن بابویه، 1413ق، ج2، ص622(. عَلی رَبِّ
3. Worthington
4. Monitoring and Control



36................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

5. فضای معنوی1
فضای معنوی برآیند و حاصل تعامل نظام‌مند چهار مؤلفه پیشین و به‌مثابه زیست‌بوم حاکم بر خانواده 

است. فضا یک ویژگی سیستمی می‌باشد و به »جوّ عاطفی-معنوی« حاکم بر خانه اشاره دارد؛ کیفیتی 

که وقتی وارد یک خانواده می‌شویم آن را حس می‌کنیم. این فضا یک ویژگی »ظهوریافته«2 است که از 

کلیت نظام خانواده برمی‌خیزد. در خانواده‌ای که ارتباطات صبغه الهی دارد )نساء، 19(، اعضا به فرامین 

گناه  از  دوری  برای  جمعی  تلاشی  و   3)37 احزاب،  34؛  )نساء،  دارند  عملی  التزام  شرعی  و  اخلاقی 

صورت گرفته )احقاف، 13(،4 یک فضای معنوی شکل می‌گیرد )طبرسی، 1377، ج1، ص245(. در 

چنین فضایی حضور خداوند محسوس است )انفال، 72(5 و مفاهیمی چون معاشرت نیکو، انصاف در 

رفتار، گفتار پسندیده، عواطف سالم )روم، 21( و انجام وظایف، معنای عمیق‌تری می‌یابند.

مقوله  یک  به‌عنوان  مفهوم  این  اما  نرفته،  کار  به  قرآن  در   
ً
مستقیما معنوی«  »فضای  عبارت  اگرچه 

نزول  از  مصداقی  می‌توان  را  فضا  این  دارد.  دینی  متون  در  فراوانی  مفهومی  شواهد  در  ریشه  تحلیلی، 

فعالیت‌ها،  باورها،  وقتی   .)۴ )فتح،  می‌کند  نازل  مؤمنان  قلوب  بر  را  آن  خداوند  که  دانست  »سکینه« 

فراتر  فردی  سطح  از  آرامش  این  می‌کند،  پیدا  الهی  صبغه  خانواده  اعضای  مراقبت‌های  و  مسئولیت‌ها 

به خانه‌هایی  قرآن کریم  تبدیل می‌شود.  بر کل محیط خانواده  پایدار و حاکم  به یک کیفیت  و  می‌رود 

وَیُذْكَرَ فیِهَا اسْمُهُ...« )نور، ۳۶(.  تُرْفَعَ  أَنْ  هُ  اللَّ أَذِنَ  بُیُوتٍ  با چنین ویژگی ممتازی اشاره می‌فرماید: »فیِ 

به  نیز  روایات  در  می‌شود.  حاصل  مداوم  عبادت  و  ذکر  اثر  در  که  است  معنوی  مقامی  »رفعت«  این 

قرآن  با تلاوت  را  فرمود: »خانه‌هایتان  نقل شده که   اکرم پیامبر  از  اشاره شده است.  این جوّ حاکم 

نورانی کنید... همانا خانه‌ای که در آن قرآن بسیار تلاوت شود، خیر و برکتش زیاد می‌شود و برای اهل 

آسمان می‌درخشد، همان‌گونه که ستارگان آسمان برای اهل زمین می‌درخشند« )کلینی، ۱۴۰۷ق، ج۲، 

1. The Spiritual Atmosphere
2. Emergent Property

حْبَةَ لَهَا فَیَصْفُوَ عیشک )ابن بابویه، 1413ق، ج3، ص556(. 3. فَدَارِهَا عَلِیِّ کل حَالٍ واحسن الصُّ
مَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ عَلَیْک  بْرُ عِنْدَ ما حَرَّ بْرُ صَبْرانِ: صَبْرٌ عِنْدَ الْمُصیبَةِ حَسَــنٌ جَمیلٌ وَ أحْسَــنُ مِنْ ذلِکَ الصَّ 4. أمیرالمؤمنین: الصَّ

)کلینی، 1407ق، ج2، ص90(.
ذى اَنْتُمْ بِعَیْنِهِ، وَ نَواصِیْکُمْ بِیَدِهِ، وَ تَقلّبُکُمْ فى قَبْضَتِهِ، اِنْ اَسْرَرْتُمْ عَلِمَهُ، وَ اِنْ اَعْلَنْتُمْ کَتَبَهُ )نهج‌البلاغه، خطبه 183(. قُوا اللهَ الَّ 5. فَاتَّ



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................37

ص۶۱۰(. این تعابیر به‌روشنی از یک کیفیت سیستمی و فضایی ناملموس، اما تأثیرگذار و ادراک‌پذیر 

سخن می‌گویند که ما در این الگو از آن با عنوان »فضای معنوی« یاد می‌کنیم.

معنویت همچون شمیمی است که کالبد خانواده را عطرآگین می‌سازد و در تمام باورها، کنش‌ها و روابط 

اعضا جاری می‌شود. خانواده معنوی، خانواده‌ای است که در چنین فضایی زندگی می‌کند، سبک زندگی آن 

الهی است و اعضای آن هم در برابر تهاجمات بیرونی به حریم اعتقادی خود حساس‌اند و هم مراقب‌ هستند 

که با اعمال و رفتار خود، این محیط معنوی را مخدوش نسازند )مصلحی، 1401، ص202(.

 نبودِ تنش نیست بلکه یک حضور مثبت و 
ً
احساس آرامش، امنیت و ثبات درونی حاکم بر خانه، صرفا

آرام‌بخش است. این فضا همانند یک »محیط کم‌استرس و با حمایت بالا«‌ می‌باشد که بهترین بستر برای 

رشد سالم اعضای خانواده است. مفهوم »امنیت روانی«1 که در محیط‌های کاری از سوی ادموندسن2 

)2019( توسعه یافته، به‌طور فزاینده‌ای برای تحلیل روابط خانوادگی نیز به کار می‌رود؛ فضایی که در آن 

اعضا جرئت می‌کنند خود واقعی‌شان باشند، اشتباه کنند و بدون ترس از طرد شدن، آسیب‌پذیری خود را 

نشان دهند. در چنین فضای معنوی، جوّی سرشار از خوش‌بینی واقع‌گرایانه به آینده و انرژی برای حرکت 

و رشد وجود دارد و یأس از رحمت خدا از بزرگ‌ترین گناهان به شمار می‌رود. خانواده معنوی همواره به 

گشایش الهی امیدوار است )زمر، ۵۳(. این مؤلفه با نظریه امید اسنایدر3 )شامل اراده و راهیابی4(، تطابق 

دارد. یک فراتحلیل جدید ارتباط قوی بین امید )براساس این نظریه( و تاب‌آوری روان‌شناختی را تأیید 

می‌کند )Yan et al., 2024(. باورهای معنوی، »اراده« و توکل به خدا و دعا، »راهیابی« را تقویت می‌کنند 

و خانواده را حتی در تاریک‌ترین شرایط، پویا و رو به جلو نگاه می‌دارند. این فضا یک نتیجه ایستا نیست، 

بلکه یک عامل پویاست. جوّ معنوی حاصل از تعامل چهار بعد دیگر در یک حلقه بازخوردی قدرتمند، 

مراقبت‌های  ارائه  و  مسئولیت‌ها  پذیرش  فعالیت‌ها،  انجام  برای  را  آنان  کرده،  تقویت  را  اعضا  باورهای 

بیشتر ترغیب می‌کند و بدین‌ترتیب پایداری و رشد سیستم را تضمین می‌نماید.

در جدول 1، به خلاصه‌ای از مؤلفه‌ها، زیرمؤلفه‌ها و برخی از مستندات این یافته‌ها اشاره شده است:

1. Psychological Safety
2. Edmondson
3. Snyder’s Hope Theory
4. Willpower & Waypower



38................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

جدول 1: مؤلفه‌ها و مستندات الگوی معنویت در خانواده

برخی از مستنداتزیرمؤلفه‌هامؤلفه‌هامفهوم

ده
نوا
خا
در 
ت 
نوی
مع
ی 
گو
ال

باورهای 
معنوی

بقره، 3-5؛ زخرف، 70-72؛ یس، 50؛ خداباوری فصلت، 53؛ 
نساء،  21؛  طور،  58؛  اعراف،  72؛  نحل،  6؛  تحریم، 
129؛ حدید، 4؛ فرقان، 74؛ ابن‌حیون، 1409ق، ج3، 

ص515.

معادباوری
گاهی نسبت به خدا خودآ

باور به ارزش‌های خانوادگی

فعالیت‌های 

معنوی

بر  مبتنی  خانوادگی  ارتباطات 
ارزش‌های دینی

بقره، 83؛ بینه، 5؛ طور، 21؛ تحریم، 6؛ بقره، 221؛ 
بقره،  مزمل، 20؛  مریم، 55؛  اسراء، 23؛ طه، 132؛ 

133؛ ابن‌بابویه، 1362ش، ج1، ص22.

انس با عبادات و معنویات در خانواده
در  معنوی  ارزش‌های  نهادینه‌سازی 

خانواده
در  دینی  باورهای  و  احکام  آموزش 

خانواده

مسئولیت‌پذیری 
معنوی

بقره، 233؛ هود، 45؛ مریم، 55؛ بقره، 228؛ احقاف، انجام وظایف و مسئولیت خانوادگی
نساء،  6؛  تحریم،  3؛  نساء،  2؛  نساء،  6؛  15؛ طلاق، 

34؛ ابن‌بابویه، 1413ق، ج2، ص622.
عدالت‌ورزی در خانواده

تربیت دینی صحیح فرزندان

مراقبت‌های 
معنوی

غیرت‌ورزی
11؛  فتح،  14؛  تغابن،  5-7؛  مؤمنون،  187؛  بقره، 
تغابن، 15؛ طور، 21؛ نساء،  منافقون، 9؛ تحریم، 6؛ 

2؛ طبرسی، 1412ق، ص۲۴5.

فرزندپروری معنوی
روزی حلال

دلبستگی به خانواده در مقابل دین

فضای 
معنوی

احساس حضور خدا در زندگی
3؛  انعام،  19؛  نساء،  58؛  نور،  19؛  نساء،  21؛  روم، 
58؛  اعراف،  14؛  لقمان،  189؛  اعراف،  6؛  طلاق، 

حجرات، 12؛ کلینی، 1407، ج5، ص512.

عواطف خانوادگی
التزام عملی به اخلاق در خانواده

امنیت روانی معنوی در خانواده

درنهایت، این پنج مؤلفه به صورت یک چرخه فضیلت عمل می‌کنند: باورهای ریشه‌دار به فعالیت‌ها، 

مسئولیت‌ها و مراقبت‌های معنادار می‌انجامند و این کنش‌های هماهنگ، فضایی سرشار از سکینه و امید 

را خلق می‌کنند که به نوبه خود، باورها را تعمیق و تقویت می‌نماید.



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................39

نمودار 2: مدل مفهومی الگوی معنویت در خانواده

روایی محتوایی الگوی معنویت در خانواده
فرم روایی محتوای مؤلفه‌های معنویت در خانواده  بر مؤلفه‌ها،  از دلالت مستندات  اطمینان  به منظور 

شامل مؤلفه‌ها و مستندات قرآنی و روایی آن تهیه و به 34 نفر از کارشناسان علوم اسلامی و روان‌شناسی 

ارائه شد که نتیجه آن در جدول 2 به شرح زیر آمده است:

)CVI( جدول 2: شاخص روایی محتوایی مؤلفه‌‌ها

تأیید/ ردشاخص روایی محتوامؤلفه‌هاردیف
تأیید92.85 %باورهای معنوی1
تأیید94.61 %فعالیت‌های معنوی2
تأیید94.16 %مسئولیت‌پذیری معنوی3
تأیید93.33 %مراقبت‌های معنوی4
تأیید92.29 %فضای معنوی5

با توجه به اینکه مقدار CVI نباید کمتر از 0.79 باشد، این مقدار در مؤلفه‌ها صادق بود و این امر 

نشان‌دهنده روایی محتوایی این الگو می‌باشد.



40................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

همبستگی مؤلفه‌های معنویت خانواده
جدول 3: آمارهای توصیفی و ضرایب همبستگی مؤلفه‌های معنویت خانواده

12345انحراف معیارمیانگینمؤلفه‌هاردیف

52/04/631باورهای معنوی1
1**48/17/020/637رفتارهای معنوی2
1**0/622**24/92/580/498مسئولیت‌پذیری معنوی3
1**0/489**0/609**35/73/650/566مراقبت‌های معنوی4
1**0/520**0/565**0/672**27/03/480/526فضای معنوی5
**0/793**0/772**0/737**0/915**187/717/640/810معنویت خانواده6

P≤0/01** 

در جدول 3، میانگین و انحراف معیار مؤلفه‌های پنج‌گانه معنویت در خانواده و نمره کل سازه مذکور 

ارائه شده است. همبستگی دوبه‌دوی همه مؤلفه‌های معنویت در خانواده و همبستگی مؤلفه‌ها با کل سازه 

معنویت در خانواده مثبت و معنا‌دار است.

تحلیل مسیر الگوی معنویت در خانواده
مورد  مسیر  نمودار  شد.  استفاده  مسیر  تحلیل  از  خانواده  در  معنویت  الگوی  برازش  بررسی  منظور  به 

بررسی به صورت زیر است.

نمودار 3: الگوی معنویت در خانواده: تحلیل مسیر



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................41

جدول 4: شاخص‌های برازش الگوی معنویت در خانواده

وضعیتارزش‌های محاسبه شده مدلارزش‌های مورد انتظار )سفارش شده(شاخص مناسبت مدلردیف

1AGFIمطلوب0/90/99 و بیشتر
2IFIمطلوب0/90/99 و بیشتر
3CFIمطلوب0/90/99 و بیشتر
4RMSEA0/08 مطلوب0/000پایین‌تر از
مطلوب0/03کوچک‌تر از 63

از  تحلیل مسیر  كه  نشان می‌دهد  در خانواده  معنویت  الگوی  مناسبت مدل  محاسبه شاخص‌های 

برازش خوبی برخوردار است؛ بنابراین الگوی ارائه‌شده برای تبیین روابط ساختاری مؤلفه‌های معنویت 

در خانواده برازش مناسبی دارد.

بحث و نتیجه‌گیری
این پژوهش با هدف فراتر رفتن از توصیف‌های پراکنده و ارائه یک چارچوب مفهومی منسجم به طراحی 

»معماری خانواده معنوی؛ الگوی پنج‌بعدی معنویت در خانواده« از راه تحلیل استنطاقی ـ اجتهادی آیات 

قرآن و تلفیق آن با مفاهیم روان‌شناختی پرداخت. یافته‌ها به شناسایی پنج بعد پویا و درهم‌تنیده باورها، 

فعالیت‌ها، مسئولیت‌پذیری، مراقبت‌ها و فضای معنوی انجامید. الگوی ارائه‌شده در این پژوهش، ضمن 

همخوانی با کلیات پژوهش‌های پیشین با ایجاد تمایزهای مفهومی دقیق و معرفی ابعاد جدید به تعمیق 

و توسعه دانش موجود کمک می‌کند. یافته‌های این پژوهش، نتایج پژوهش‌های کارکردی )مانند فرج‌نیا 

تاب‌آوری  و  زناشویی  با رضایت  معنویت  مثبت  رابطه  بر  که   )Mahoney, 2010 و همکاران، ۱402؛ 

کید داشتند، تأیید و نیز سازوکارهای این تأثیرگذاری را کالبدشکافی می‌کند؛ برای مثال، این الگو نشان  تأ

 محصول یک »باور« انتزاعی نیست، بلکه برآیند تعامل پیچیده‌ای 
ً
می‌دهد که »رضایت زناشویی« صرفا

از مسئولیت‌شناسی مبتنی بر عدالت و انجام وظایف )مؤلفه ۳(، مراقبت مبتنی بر غیرت، مودت و رحمت 

)مؤلفه ۴( و توانایی مدیریت تعارض از راه عفو و بخشش )مؤلفه ۴( است که همگی از باور توحیدی 

تبیین، »جعبه سیاه« معنویت را می‌گشاید که در مطالعات همبستگی  این  )مؤلفه ۱( نشأت می‌گیرند. 

مغفول مانده بود؛ همچنین، این الگو ضمن تأیید ابعاد شناختی، عاطفی و رفتاری که در الگوهای کیفی 



42................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

پیشین )مانند ملکی فاراب، 1400؛ پسندیده، 1403( شناسایی شده بود، آنها را با ایجاد سه تمایز کلیدی 

به سطحی بالاتر از دقت مفهومی ارتقا می‌دهد:

1. تفکیک کنش‌های وظیفه‌محور از کنش‌های رحمانی: این الگو با تفکیک »مسئولیت‌ها« )تعهدات 

اخلاقی الزام‌آور( از »مراقبت‌ها« )کنش‌های محبت‌آمیز و فراتر از وظیفه(، نشان می‌دهد که یک خانواده 

معنوی، هم ساختاری مبتنی بر عدالت و حقوق دارد و هم فضایی سرشار از احسان و ایثار. این تمایز 

غنای مفهومی آموزه‌های قرآنی مانند تفکیک بین »عدل« و »احسان« را در ساختار روان‌شناختی خانواده 

نمایان می‌سازد.

2. عملیاتی‌سازی کنش‌های بیرونی: به جای استفاده از مفهوم کلی »رفتار«، این الگو آن را به دو بعد 

متمایز »فعالیت‌های آیینی« )مانند نماز( و »مراقبت‌های ارتباطی« )مانند ابراز مودت( تقسیم می‌کند. 

این تفکیک همسو با دیدگاه روان‌شناسی دین است که بین دینداری آیینی1 و معنویت ارتباطی2 تمایز قائل 

.)Pargament, 2007( می‌شود

معنوی«  »فضای  مفهوم‌پردازی  الگو،  این  تمایز  وجه  مهم‌ترین  »فضا«:  سیستمی  بُعد  معرفی   .3

به‌عنوان یک کیفیت سیستمی و برآیند نهایی است. این یافته همسو با نظریه سیستم‌های خانواده3 است 

»امنیت  قرآنی  مفهوم   .)Walsh, 2015( دارد  کید  تأ خانواده  بر  حاکم  جوّ  و  کل‌نگر  کیفیت‌های  بر  که 

از نبود تنش )در  روانی معنوی« ‌که در این الگو به‌عنوان هسته اصلی »فضا« معرفی شد، چیزی فراتر 

روان‌شناسی( است؛ این یک آرامش و امنیت وجودی مثبت و نازل‌شده از منبعی متعالی می‌باشد که به 

خانواده ثبات می‌بخشد.

باور  چند  به  را  آن  نمی‌توان  که  است  عمیق  و  یا  پو چندوجهی،  پدیده‌ای  خانواده،  در  معنویت 

معنوی  خانواده  که  داد  نشان  پژوهش  این  در  ارائه‌شده  پنج‌بعدی  الگوی  داد.  تقلیل  آیینی  رفتار  یا 

به فعالیت‌های هویت‌بخش، مسئولیت‌های ساختار آن، باورهای ریشه‌دار  در  که  است  زنده  سیستمی 

ساز و مراقبت‌های پیونددهنده جان می‌بخشند و درنهایت فضایی سرشار از آرامش، امنیت و امید را 

خلق می‌کنند. این چارچوب یکپارچه، نه‌تنها درک ما را از این پدیده غنی‌تر می‌سازد، بلکه راه را برای 

1. Ritualistic Religiosity
2. Relational Spirituality
3. Family Systems Theory



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................43

اما پرثمر زندگی معنوی  حرکت از »توصیف« به سوی »توانمندسازی« خانواده‌ها در مسیر پرچالش 

هموار می‌کند.

»تحلیل  روش  ارائه  کرد.  اشاره  آن  روش‌شناختی  نوآوری  به  می‌توان  پژوهش  این  نوآوری‌های  از 

مضمون استنطاقی-اجتهادی« که به صورت نظام‌مند، متن وحیانی را مبنای نظریه‌پردازی قرار می‌دهد و 

از روان‌شناسی به‌عنوان ابزار فهم و صورت‌بندی بهره می‌برد، یک گام مهم در جهت تولید »علوم انسانی 

ایستا  ارائه یک فهرست  از  فراتر رفتن  این پژوهش،  نوآوری  اسلامی« کارآمد و اصیل است. مهم‌ترین 

از ویژگی‌ها و حرکت به سوی یک مدل سیستمی و پویاست. این الگو نشان می‌دهد که ابعاد پنج‌گانه 

معنویت در خانواده در یک »چرخه فضیلت خودتقویت‌گر« با یکدیگر در تعامل هستند. در این چرخه، 

باورها به کنش‌ها شکل می‌دهند، کنش‌ها ساختارهای ارتباطی )مسئولیت و مراقبت( را می‌سازند و این 

ساختارها درنهایت فضایی را خلق می‌کنند که خود، باورها را تعمیق می‌بخشد. این تبیین سیستمی، درک 

از یک  را  آن  را فراهم می‌آورد و  پایداری و رشد معنویت در خانواده  از سازوکارهای درونی  عمیق‌تری 

مفهوم انتزاعی به یک واقعیت طبیعی و قابل تحلیل تبدیل می‌کند.

در بیان کاربردهای آن می‌توان بیان کرد که این الگو یک نقشه تشخیصی1 جامع برای ارزیابی سلامت 

معنوی خانواده‌ها فراهم می‌کند. درمانگر می‌تواند ارزیابی کند که خانواده در کدام بُعد )باور، فعالیت، 

به صورت  را  مداخلات خود  آن،  براساس  و  است  یا چالش  دچار ضعف  فضا(  یا  مراقبت  مسئولیت، 

هدفمند طراحی کند؛ همچنین می‌توان کارگاه‌های آموزشی پیش از ازدواج و دوره‌های فرزندپروری را 

ایجاد یک خانواده  برای  مهارت‌های عملی  والدین،  و  زوجین  به  تا  کرد  بعد طراحی  پنج  این  براساس 

معنوی آموزش داده شود و سرانجام نهادهای فرهنگی و رسانه‌ها می‌توانند از این الگو برای تولید محتوای 

به شکلی  نه  را  معنوی  و  تصویر یک خانواده سالم  که  کنند  استفاده  مستند(  و  )فیلم، سریال  رسانه‌ای 

شعاری، بلکه در قالب این ابعاد ملموس و قابل درک به نمایش بگذارد.

روایات  و  )قرآن کریم(  منبع اصلی  بر  پژوهش حاضر  تمرکز  به  از محدودیت‌های موجود می‌توان 

تفسیری اشاره کرد که به صورت تفصیلی به روایات و سنت نپرداخته است و می‌تواند در پژوهش‌های 

بعدی مورد توجه قرار گیرد؛ همچنین این الگو در بستر فرهنگ اسلامی ـ ایرانی تدوین شده، و تعمیم‌پذیری 

1. Diagnostic Map



44................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

بین‌فرهنگی است. مهم‌ترین گام بعدی، طراحی و روان‌سنجی  نیازمند مطالعات  به سایر فرهنگ‌ها  آن 

یک پرسشنامه کمّی براساس این الگوی پنج‌بعدی برای ارزیابی سطح معنویت در خانواده‌هاست که البته 

همزمان پس از انجام این پژوهش به آن نیز پرداخته و طراحی شده است؛ همچنین انجام پژوهش‌های 

طولی، و طراحی و ارزیابی اثربخشی مداخلات نیز می‌تواند مورد پژوهش‌های آینده قرار گیرد.



معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................45

منابع
* قرآن کریم

ابن بابویه، محمد بن علی )1363(، من لایحضره الفقیه، قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم. -

ابن‌منظور، محمد بن مکرم )۱۴۱۴ق(، لسان العرب، بیروت: دارالفکر. -

ارخودی قلعه‌نوئی، مهدی، حقایقی، مرضیه، و ســعیدی رضوانی، طلیعه )1400(، »نقش واسطه‌ای  -

امیــد به زندگی در رابطــه باورهای مذهبی و اضطــراب بیماری کروناویــروس«، فصلنامه فرهنگ 

https://doi.org/10.22054/qc� ص327-307.   ش47،  س12،   ، درمانـی روان  و  یمش�ـاوره 

cpc.2021.58322.2625

امین‌زاده، فاطمه، و بلند، حسن )۱۴۰۳(، »رابطه هوش معنوی و بخشودگی بین‌فردی با نقش میانجی  -

تاب‌آوری در همســران افراد تحت درمان نگهــداره متادون«، رویش روان‌شناســی، س۱۳، ش۹، 

https://frooyesh.ir/article-1-5456-fa.html  .۹۰-۸۱ص

باهنر، محمدجواد )۱۳۷۰(، جهان‌بینی اسلامی، چ7، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی. -

بحرانی، سید هاشم )۱۴۱۶ق(، البرهان فی تفسیر القرآن، تهران: بنیاد بعثت. -

بهلولی، نادر، هدایت فســندوز، علی، و ایمانی حســنلویی، مهدی )۱۳۹۷(، »بررسی تأثیر معنویت  -

بر رفتار اخلاقی در خانواده: واکاوای دیدگاه دانشــجویان دانشــگاه آزاد اسلامی واحد نقده و واحد 

https://marefateakhlagi.nashriyat.ir/ .۸۳-۶۷ســولدوز«، معرفت اخلاقی، س۹، ش۲۳، ص

node/235

پســندیده، عباس )۱۴۰۳(، راز رضایت: چارچوب نظری رضایتمندی در اســام، قم: مؤسسه علمی  -

فرهنگی دارالحدیث.

تمیمی آمدی، عبدالواحد بن محمد )1368(، غرر الحکم و درر الکلم، قم: دار الکتاب الاسلامی. -

جان‌بزرگــی، مســعود )۱۳۹۵(، »اثــر خانواده‌درمانگری سیســتمی معنوی بر رضایت زناشــویی و  -

کنش‌وری خانواده )الگوی مهر و قدرت(«، پژوهشنامه اسلامی زنان و خانواده، س۴، ش۶، ص۹-

https://dor.isc.ac/dor/20.1001. 1.25386190.1395.4.1.1.8  .۳۸

جوادی آملی، عبدالله )۱۳۹۸(، زن در آئینه جلال و جمال، قم: نشر اسراء. -

https://doi.org/10.22054/qccpc.2021.58322.2625
https://doi.org/10.22054/qccpc.2021.58322.2625
https://frooyesh.ir/article-1-5456-fa.html
https://marefateakhlagi.nashriyat.ir/node/235
https://marefateakhlagi.nashriyat.ir/node/235
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.25386190.1395.4.1.1.8


46................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

حسنی، سید حمیدرضا و علی‌پور، مهدی )۱۳۹۴(، پارادایم اجتهادی دانش دینی پاد، قم: پژوهشکده  -

حوزه و دانشگاه.

حســینی، سیده فاطمه، ثنایی، باقر، پورحسین، رضا و کراســکیان، آدیس )1396(، »فراتحلیل کیفی  -

http://  .94-63مقالات پژوهشی حوزه تعامل والد ـ نوجوان، رویش روان‌شناسی، س6، ش3، ص

frooyesh.ir/article-1-268-fa.html

دهخدا، علی‌اکبر )۱۳۹۰(، فرهنگ دهخدا ، به کوشــش غلامرضا ســتوده، تهران:‌ انتشارات دانشگاه  -

تهران.

دیلمی، حســن بن محمد )1368(، أعلام الدین فی صفات المؤمنین، قم: مؤسســه آل البیت )علیهم  -

السلام( لإحیاء التراث.

ربیعی، نجمه و اله‌وردی‌ها، محمدمهدی )۱۴۰۰(، »مقایســه اثربخشی مداخلات اسلامی معنوی و  -

رویکرد شــناختی رفتاری بر افزایش رضایت زناشویی زوجین اصفهانی«، مجله سلامت و مراقبت، 

http://hcjournal.arums.ac.ir/article-1-1302-fa.html .۲۰۳-۱۹۱س۲۳، ش۲، ص

شــالچی، بهزاد، ســهرابی، ظریفه و حاتم‌پور، شــورش )۱۳۹۷(، »ارتباط کارکرد خانواده و موقعیت  -

اجتماعی‌ـ اقتصادی با آســیب‌پذیری نســبت به اعتیاد با نقش میانجی هــوش معنوی«، مجله علوم 

http://journal.gums.ac.ir/article-1-1753-fa. .۳۴-۲۵پزشــکی گیلان، س۲۷، ش۱۰۸، ص

html

شعاری‌نژاد، علی‌اکبر )۱۳۹۱(، فرهنگ علوم رفتاری، تهران: انتشارات اطلاعات. -

صادقی، مسعود، فاتحی‌زاده، مریم، احمدی، سید احمد، بهرامی، فاطمه و اعتمادی، عذرا )۱۳۹۴(،  -

»تدوین مدل خانواده ســالم براســاس دیدگاه متخصصان خانواده« )یک پژوهش کیفی(. مشاوره و 

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2251665  .۱۷۰-۱۴۱روان‌درمانی خانــواده، س۵، ش۱، ص

4.1394.5.1.7.3

طبرسی، حسن بن فضل )۱۳۷۷(، تفسیر جوامع الجامع، تهران: انتشارات دانشگاه تهران. -

غلام‌پور نقارچی، فاطمه )۱۴۰۱(، »تأثیر ســامت معنوی والدین بر ســامت روان فرزندان«، نشریه  -

http://iahj.ir/article-1-264-fa.html  .۱۱۶-۱۰۸اسلام و سلامت، س۶، ش۲، ص

http://frooyesh.ir/article-1-268-fa.html
http://frooyesh.ir/article-1-268-fa.html
http://hcjournal.arums.ac.ir/article-1-1302-fa.html
http://journal.gums.ac.ir/article-1-1753-fa.html
http://journal.gums.ac.ir/article-1-1753-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22516654.1394.5.1.7.3
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22516654.1394.5.1.7.3
http://iahj.ir/article-1-264-fa.html


معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................47

فرج‌نیا، ســعیده، بلیاد، محمدرضا، حسینیان، سیمین و حســین‌زاده تقوایی، مرجان )۱۴۰۲(، »نقش  -

میانجی‌گر نگرش معنوی در رابطه با الگوهای ارتباطی و ســازگاری زناشــویی«، مطالعات اسلامی 

https://pubs.jz.ac.ir/article_180452.htm�  .۲۵۶-۲۳۳س۱۰، ش۱۸، ص ، هزن�ـان و خان�ـواده

l#ar_info_pnl_cite

قاســمی، ســیمین و اعتمادی، عذرا )۱۳۹۵(، »رابطه بین پایبندی مذهبی و بخشش با کیفیت روابط  -

https://rav�  .۱۰۹-۹۷روان‌شناسی و دین، س۹، ش۳۴، ص  زوجین و خانواده همسـ�ر در زنان« ،

anshenasi.nashriyat.ir/node/355

قرائتی، محسن )۱۳۸۳(، تفسیر نور، تهران: انتشارات صدرا. -

قرشی، باقر شریف )۱۴۰۸ق(، نظام الأسره فی الإسلام، قم: دارالأضواء. -

کلینی، محمد بن یعقوب )۱۴۰۷ق(، الکافی، تهران: دارالکتب الإسلامیه. -

کوکبی ســیوکی، فاطمه، حمیدی، فریده و فکوری حاجی‌یار، حسین )۱۴۰۲(، »ارائه مدل پارادایمی  -

تبیین رضایت زناشویی در زوجین خانواده ترکیبی ایرانی«، مجله روان‌شناسی و روان‌پزشکی شناخت، 

http://shenakht.muk.ac.ir/article-1-1603-fa.html  .۷۴-۵۹س۱۰، ش۱، ص

متقی، علی بن حسام‌الدین )۱۴۱۹ق(، کنز العمال فی سنن الأقوال و الأفعال، قم: دارالکتب العلمیه. -

مدرسی، ســیدمحمدتقی )۱۳۷۷(، تفسیر هدایت، مشــهد: بنیاد پژوهش‌های اسلامی آستان قدس  -

رضوی.

مصباح، مجتبی، مصلحی، جواد، مهکام، رضا و جهانگیرزاده، محمدرضا )۱۳۹۲(، سلامت معنوی  -

از دیدگاه اسلام، تهران: انتشارات حقوقی.

مصلحی، جواد )۱۳۹۸(، »ســامت معنوی، رویکــردی مبتنی بر آموزه‌های اســامی«، تحقیقات  -

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.  .۹۱-۶۵بنیادین علوم انســانی، س۵، ش۱۷، ص

1398.5.4.4.7

مصلحی، جواد )۱۴۰۱(، الگوی معنویت در خانواده و ساخت مقیاس آن براساس قرآن و سنت، رساله  -

دکتری، جامعه المصطفی العالمیه.

مطهری، مرتضی )۱۳۹۶(، مجموعه آثار استاد شهید مطهری، ج۲۲، تهران: انتشارات صدرا. -

https://ravanshenasi.nashriyat.ir/node/355
https://ravanshenasi.nashriyat.ir/node/355
http://shenakht.muk.ac.ir/article-1-1603-fa.html
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1398.5.4.4.7
https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1398.5.4.4.7


48................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

مطهری مؤید، وحید، ژیان باقری، معصومه، پیوندی، پریســا، بلیاد، محمدرضا و حسین‌زاده تقوایی،  -

مرجان )۱۴۰۳(، »الگوی ساختاری عملکرد خانواده براساس جهت‌گیری مذهبی در مردان و زنان با 

نقش میانجی تاب‌آوری«، مجله روان‌شناسی و روان‌پزشکی شناخت، س۱۱، ش۲، ص۱۲۱-۱۰۸.  

http://dx.doi.org/10.32598/shenakht.11.2.108

مغنیه، محمدجواد )بی‌تا(، التفسیر المبین، تهران: بنیاد بعثت. -

مکارم شیرازی، ناصر )۱۳۸۱(، تفسیر نمونه، تهران: دارالکتب‌ الاسلامیه. -

ملکی فاراب، ندا )۱۴۰۰(، خانواده تراز، تهران: سروش. -

وســت، ویلیام )۱۳۸۷(، روان‌درمانی و معنویت، ترجمه شــهریار شــهیدی و سلطان‌علی شیرافکن،  -

تهران: رشد.

References
 - Braun, V. & Clarke, V (2006), Using thematic analysis in psychology, Qualitative Re-

search in Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
 - Bartkowski, J. P., Xu, X. & Levin, M. L (2008), Religion and child development: 

Evidence from the early childhood longitudinal study, Social Science Research, 
37(1), 18-36. https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2007.02.001

 - Butler, E. A. & Randall, A (2013), Emotional Coregulation in Close Relationships. 
Emotion Review, 5(2), 202-210. https://doi.org/10.1177/1754073912451630

 - Cashwell, C. S. & Young, J. S (Eds.) (2021), Integrating spirituality and religion 
into counseling: A guide to competent practice (3rd ed.), American Counseling 
Association.

 - Edmondson, A. C (2019), The fearless organization: Creating psychological safety 
in the workplace for learning, innovation, and growth, John Wiley & Sons.

 - Fallahchai, R. Fallahi, M. Moazenjami, A. Mahoney, A (2021), Sanctification of 
marriage, religious coping and marital adjustment of Iranian couples, Psychology 
of Religion, 43(2), 121–134.  https://doi.org/10.1177/0084672421996826

 - Frankl, V. E (1959), Man’s search for meaning, Beacon Press.
 - Koenig, H. G (2018), Religion and mental health: Research and clinical applica-

tions, Academic Press.

http://dx.doi.org/10.32598/shenakht.11.2.108
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1191%2F1478088706qp063oa
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2007.02.001
https://doi.org/10.1177/1754073912451630
https://doi.org/10.1177/0084672421996826


معماری خانواده معنوی: تبیین الگوی پنج‌بعدی مبتنی بر استنطاق از قرآن و روان‌شناسی.................................................49

 - Laird, K. T. & Krause, B. & Funes, C. & Lavretsky, H (2019), Psychobiological 
factors of resilience and depression in late life. Translational Psychiatry, 9(88), 
446. https://doi.org/10.1038/s41398-019-0424-7

 - Lincoln, Y. S. & Guba, E. G (1985), Naturalistic inquiry, Sage Publications.
 - Mahoney, A (2010), Religion in families, 1999–2009: A relational spirituality frame-

work, Journal of Marriage and Family, 72(4), 805-827. https://doi.org/10.1111/
j.1741-3737.2010.00732.x

 - Nelson, C. J., Jacobson, C. M., Weinberger, M. I., Bhaskaran, V., Rosenfeld, B., 
Breitbart, W. & Roth, A. J (2009), The role of spirituality in the relationship be-
tween religiosity and depression in prostate cancer patients, Annals of Behavioral 
Medicine, 38(2), 99-105. https://doi.org/10.1007/s12160-009-9139-y

 - Pargament, K. I (2007), Spiritually integrated psychotherapy: Understanding and 
addressing the sacred, Guilford Press.

 - Pargament, K. I (2013), Searching for the sacred: Toward a nonreductionistic theory 
of spirituality, In K. I. Pargament, J. J. Exline & J. W. Jones (Eds.), APA handbook 
of psychology, religion and spirituality (Vol. 1, pp. 257-273), American Psycho-
logical Association. https://doi.org/10.1037/14045-014

 - Park, C. L (2010), Making sense of the meaning literature: An integrative review of 
meaning making and its effects on adjustment to stress, Psychological Bulletin, 
136(2), 257–301. https://doi.org/10.1037/a0018301

 - Park, C. L (2020), Religion, spirituality and stress, In The Oxford handbook of stress 
and mental health, Oxford University Press.

 - Peterson, C., & Seligman, M. E. P. (2004). Character strengths and virtues: A hand-
book and classification. New York: Oxford University Press and Washington, DC: 
American Psychological Association.

 - Rodrigues, D. L., Lopes, D. & Monteiro, l, Prada, M (2017), Perceived parent and 
friend support for romantic relationships in emerging adults, Personal Relation-
ships, 24(1), 4-16. https://doi.org/10.1111/pere.12163

 - Skowron, E. A. & Dendy, A. K (2018), Differentiation of self and attachment in 
adulthood, In J. A. Simpson & W. S. Rholes (Eds.), Adult attachment: New direc-
tions, new perspectives (pp. 317-340), The Guilford Press.

https://doi.org/10.1038/s41398-019-0424-7
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1111%2Fj.1741-3737.2010.00732.x
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1111%2Fj.1741-3737.2010.00732.x
https://doi.org/10.1007/s12160-009-9139-y
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/14045-014
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1037%2Fa0018301


50................................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

 - Snyder, C. R (2002), Hope theory: Rainbows in the mind, Psychological Inquiry, 
13(4), 249-275. https://doi.org/10.1207/S15327965PLI1304_01

 - Spagnola, M. & Fiese, B. H (2007), Family Routines and Rituals: A Context for De-
velopment in the Lives of Young Children, Journal of Family Psychology, 20(4), 
284-299. http://dx.doi.org/10.1097/01.IYC.0000290352.32170.5a

 - Walsh, F (2015), Strengthening family resilience (3rd ed.), Guilford Press.
 - Walsh, F (2020), Loss and resilience in the time of COVID-19: Meaning making, 

hope, and transcendence, Family Process, 59(3), 898-911. https://doi.org/10.1111/
famp.12588

 - Washington-Nortey, M., Worthington, E. L., Ahmed, R (2022), The Scientific Study 
of Religion/Spirituality, Forgiveness and Hope, Handbook of Positive Psychology, 
Religion and Spirituality (pp. 361-377), Guilford Press.

 - Yan, w., Huang, Q. & Wang, Y (2024), Hope as the Mediator in the Relation Be-
tween Resilience and Life Satisfaction among Tibetan Orphans, Sage open, 14(2), 
437-450. https://doi.org/10.1177/21582440241252003

 - Yeung, J. W. K., Zhang, Z. & Kim, T. Y (2018), Volunteering and health benefits 
in general adults: A meta-analysis, BMC Public Health, 18(1), 8. https://doi.
org/10.1186/s12889-017-4561-8

https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1207%2FS15327965PLI1304_01
http://dx.doi.org/10.1097/01.IYC.0000290352.32170.5a
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1111%2Ffamp.12588
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1111%2Ffamp.12588
https://doi.org/10.1177/21582440241252003
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1186%2Fs12889-017-4561-8
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1186%2Fs12889-017-4561-8

	_Hlk201258839
	_Hlk217773247

