
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. winter 19(39): 111-149 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

From the Collective Unconscious to the Transcen-
dent Truth: A Critique of Jung’s Reincarnation 

Theory in Light of Hikmat Muta’aliyah

Ahmad Velayati Yazdimanesh1               ,         Mohammad Ali Vatandoost2

Mohsen Sharafai3

1. Level 4 Scholar of Islamic Philosophy, Navab Higher Seminary, Khorasan Seminary, Mashhad, Iran.

velayatyahmad@gmail.com

2. Assistant Professor, Department of Islamic Philosophy and Wisdom, Faculty of Theology and Islamic 

Studies, Ferdowsi University of Mashhad, Mashhad, Iran (Corresponding Author).

ma.vatandoost@um.ac.ir

3. Researcher, Islamic Research Foundation, Mashhad, Iran.

sharfa3700@yahoo.com

Received: 2025/05/24; Accepted 2025/11/15

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: The belief in reincarnation, as one of the most ancient con-
cepts concerning posthumous fate, has perpetually captivated the human mind throughout 
history and has been reproduced in the modern era within emerging spiritual schools. This 
theory, which stands in fundamental opposition to the doctrine of the “Hereafter” (Ma’ad) 
in Abrahamic religions, has consistently been a source of theological and philosophical 
challenges. Among various perspectives, the approach of Carl Gustav Jung holds a dis-
tinctive position for offering a psychological interpretation devoid of the concept of a 
“soul.” By substituting the concept of “consciousness transfer” for “soul transfer,” Jung 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/
http://velayatyahmad@gmail.com
http://ma.vatandoost@um.ac.ir
http://sharfa3700@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0002-9201-2425
https://orcid.org/0000-0002-9201-2425
https://orcid.org/0009-0004-6311-5259


Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. winter 19(39): 111-149 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

presents a schema of survival that appears more acceptable to the secular and naturalistic 
intellectual framework of the modern age.
This research is formed with the aim of fundamentally analyzing and critiquing this ap-
proach. The central research questions are as follows: 1. How is the notion of reincar-
nation explained within the current of Jungian analytical psychology? 2. How is Jung’s 
approach to reincarnation evaluated based on the principles of Hikmat al-Muta’aliyah 
(Transcendent Philosophy)? The innovation of this article lies in its direct and systematic 
engagement with critiquing Jung’s theory of reincarnation from the perspective of one of 
the most profound schools of Islamic philosophy.
Research Method: This fundamental research employs a “comparative-analytical meth-
od.” Data collection was conducted through library research, involving the direct study of 
Jung’s works, prominent commentators on his thought, as well as primary and secondary 
texts related to Mulla Sadra’s Transcendent Philosophy. The research process was orga-
nized in two main, interconnected stages: In the “descriptive-analytical stage,” the theo-
retical foundations of Jungian analytical psychology that play an essential role in shaping 
his theory of reincarnation were meticulously extracted and elucidated. These key foun-
dations include the “tripartite structure of the psyche (conscious, personal unconscious, 
and collective unconscious),” “theory of archetypes,” “process of individuation,” “func-
tions of imagination and dreams,” “primacy of the psyche and naturalistic approach,” and 
finally, the “psychological interpretation of the phenomenon of religion.” Subsequently, 
Jung’s specific formulation of reincarnation, termed “Psychology of Rebirth,” and its five 
types (including metempsychosis, reincarnation in the specific sense, resurrection, direct 
rebirth, and indirect rebirth) are elaborated in detail. In the “comparative-critical stage,” 
each of these concepts, along with the rebirth theory itself, is subjected to the critique of 
Transcendent Philosophy. In this section, by relying on fundamental principles such as 
“substantial motion” (al-harakat al-jawhariyyah), “the soul’s being corporeal in origin 
and spiritual in subsistence” (jismaniyyat al-huduth wa ruhaniyyat al-baqa’), “the imma-
teriality of the imaginative faculty and the distinction of the imaginal world” (tajarrud 
al-khayal wa ‘alam al-mithal), and the “theory of the incarnation of deeds” (tajassum al-
a’mal), the shortcomings and strengths of Jung’s approach are scrutinized.
Findings and Discussion: The investigations of this research demonstrate that Jung’s 
explanation of reincarnation is rooted in the “collective unconscious” and “archetypes” 
and is entirely confined within a psychological and naturalistic framework. From his per-

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. winter 19(39): 111-149 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

spective, the belief in rebirth is a purely “psychic” phenomenon, a reflection of ancestral 
experiences that have sedimented as primordial images in the depths of the human psyche 
and are transmitted to subsequent generations. The current life is an intermediary link for 
transmitting these unconscious contents, and “individuation” is considered the psycho-
logical process of being reborn in this very life. By denying any metaphysical explana-
tion, Jung regards even authentic religious concepts (such as the story of Moses and Khidr 
in the Quran) merely as symbols of intra-psychic processes. In contrast, critiquing this 
approach in the light of Transcendent Philosophy led to several key findings:
Jung transfers the Platonic world of Ideas from an ontological realm into the depths of 
the human psyche (the collective unconscious) and does not acknowledge an independent 
ontological basis for it. In contrast, Mulla Sadra considers the Ideas as the cause and true 
reality of things and believes reaching them requires abstraction from the sensory world. 
It is noteworthy that the hereditary transmission of learned concepts (archetypes) is not 
accepted by mainstream theories in molecular genetics either.
Jung’s process of individuation studies man within a completely naturalistic and purely psy-
chological mold. In contrast, Transcendent Philosophy speaks of a real journey through the 
realms of existence (the Four Journeys, al-Asfar al-Arba’ah) and delineates the path of human 
transcendence through the “greater jihad” and perfecting the theoretical and practical faculties.
All that Jung depicts from the revelations of the unconscious (such as in The Red Book), 
from Sadra’s viewpoint, pertains only to matters connected to the “connected imagination” 
(al-khayal al-muttasil), Due to his failure to comprehend the immateriality of the imag-
ination and his lack of awareness of the macrocosmic levels of existence, Jung explains 
phenomena such as veridical dreams or near-death experiences within a psychological and 
material space, lacking the necessary ontological framework to account for the role of the 
“intermediate world” (the disconnected imaginal world, ‘alam al-mithal al-munfasil).
Jung’s approach forms a materialistic system of thought that, even when confronting the 
Holy Quran (such as interpreting the journey of Moses and Khidr as individuation and 
the discovery of the unconscious), offers a materialistic and psychological interpretation. 
Furthermore, Jung’s assumption of the equal value and utility of all religions, despite their 
contradictory propositions, leads, from Sadra’s perspective, to contradiction and sophistry.
Results and Suggestion: The outcome of this research is the confrontation of two distinct 
worldviews: Jung’s “psyche-centric” and “naturalistic” worldview versus the “ontologi-
cal” and “hierarchical” worldview of Transcendent Philosophy. Due to his unfamiliarity 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Studies in Islam & Psychology
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

Studies in Islam & Psychology. 2025. winter 19(39): 111-149 ;   	      DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

Original Article

with Islamic philosophical schools such as Illuminationism (Ishraq) and Transcendent 
Philosophy, and his commitment to a reductionist approach, Jung analyzes all transcen-
dent phenomena, including religion and eschatological fate, within the limited framework 
of the human psyche. This has resulted in a thoroughly subjective, relativist interpretation 
lacking solid metaphysical foundations for a phenomenon like reincarnation. In contrast, 
Transcendent Philosophy, by providing profound rational and ontological principles such 
as substantial motion and the gradual immateriality of the soul, both rationally refutes 
“metempsychosis” (tanasukh malakuti) and offers a more transcendent and compre-
hensive model of human evolution and survival under the title of “bodily resurrection” 
(ma’ad jismani). Ultimately, it can be concluded that Jung’s approach to reincarnation, 
despite its descriptive richness at the psychological level, faces fundamental challenges 
when confronted with the coherent and rational system of Transcendent Philosophy. The 
absence of a clear depiction of the soul-body relationship and the lack of a sound onto-
logical system are the primary reasons for the formation of Jung’s psychological mental 
system. In none of his analyses can Jung portray a reality beyond human body and mind. 
Ultimately, he locates the genesis of man in the realm of mental introspections and his 
survival in the realm of the archetypes of the unconscious.
This research reveals the capacity of Transcendent Philosophy for engaging with modern 
humanities, particularly psychology. As a suggestion, the “re-reading” and “reformula-
tion” of the key concepts of this philosophy (such as the levels of the soul, the imaginative 
faculty, immateriality, and the incarnation of deeds) within a framework comprehensible 
to contemporary psychological paradigms can provide a foundation for future interdis-
ciplinary research. This will both enrich psychology through profound philosophical in-
sights and expose the teachings of Islamic philosophy to broader applied contexts and 
practical testing.
Keywords: Reincarnation, Individuation, Metempsychosis, Psychology, Jung, Hikmat 
al-Muta’aliyah (Transcendent Philosophy).

Cite this article: Velayati Yazdimanesh, Ahmad, Vatandoost, Mohammad Ali, and  
Sharafai, Mohsen (2025), From the Collective Unconscious to the Transcendent 
Truth: A Critique of Jung’s Reincarnation Theory in Light of Hikmat Muta’aliyah, 
Journal of Studies in Islam and Psychology, 19(39): 111-149. 

https://islamicpsy.rihu.ac.ir/


Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص111-149؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

‏از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: 
نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

احمد ولایتی یزدی‌منش1                ،         محمدعلی وطن‌دوست2
محسن شرفایی3

1. دانش‌پژوه سطح چهار فلسفه اسلامی، مدرسه علمیه عالی نواب، حوزه علمیه خراسان، مشهد، ایران.
velayatyahmad@gmail.com

2. اســتادیار گروه فلسفه و حکمت اسلامی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، 
ایران )نویسنده مسئول(.

ma.vatandoost@um.ac.ir

3. پژوهشگر بنیاد پژوهش‌های اسلامی، مشهد، ایران.
sharfa3700@yahoo.com

تاریخ دریافت: 1404/03/03؛ تاریخ پذیرش: 1404/08/24

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: باور به تناسخ به‌عنوان یکی از کهن‌ترین انگاره‌ها درباره سرنوشت پس از مرگ در طول 
تاریخ همواره ذهن بشر را مشغول ساخته و در عصر حاضر نیز در قالب مکاتب معنوی نوظهور بازتولید 
شده است. این نظریه که در تقابلی بنیادین با آموزه »معاد« در ادیان ابراهیمی قرار دارد، همواره محملی 
برای چالش‌های کلامی و فلسفی بوده است؛ در این میان، رویکرد »کارل گوستاو یونگ« به جهت ارائه 
خوانشی روان‌شناختی و عاری از مفهوم »روح مجرد« جایگاه ویژه‌ای می‌یابد. یونگ با جایگزینی مفهوم 

http://velayatyahmad@gmail.com
http://ma.vatandoost@um.ac.ir
http://sharfa3700@yahoo.com

https://orcid.org/0009-0000-3230-7830

https://orcid.org/0009-0004-6311-5259
https://orcid.org/0000-0002-7985-1654 


مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص111-149؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

»انتقال آگاهی« به جای »انتقال روح«، طرحی از بقا ارائه می‌دهد که برای نظام فکری سکولار و 
طبیعت‌گرای عصر مدرن مقبول‌تر می‌نماید.

پرسش‌های محوری  است.  رویکرد شکل گرفته  این  بنیادین  نقد  و  واکاوی  با هدف  پژوهش  این 
تحقیق حاضر بدین شرح است: ۱. انگاره تناسخ در جریان‌ روان‌شناسی تحلیلی یونگ چگونه تبیین 
می‌شود؟ ۲. رویکرد یونگ درباره تناسخ براساس مبانی حکمت متعالیه چگونه ارزیابی می‌شود؟ 
از  از دیدگاه یکی  تناسخ یونگ  نقد نظریه  به  نظام‌مند  این مقاله در پرداختن مستقیم و  نوآوری 

ژرف‌ترین مکاتب فلسفه اسلامی است.
روش پژوهش: این تحقیق با رویکردی بنیادی و بهره‌گیری از »روش تطبیقی‌ـ تحلیلی« به سامان 
رسیده است. گردآوری داده‌ها به شیوه کتابخانه‌ای و با مطالعه مستقیم آثار یونگ، شارحان برجسته 
اندیشه وی و نیز متون اصلی و ثانویه مرتبط با حکمت متعالیه ملاصدرا انجام شده و فرایند آن در 
دو مرحله اصلی و به‌هم‌پیوسته سامان یافته است: 1. »مرحله توصیفی‌ ـ تحلیلی«؛ در این مرحله، 
مبانی نظری روان‌شناسی تحلیلی یونگ که در شکل‌دهی به نظریه تناسخ او نقش اساسی دارند، با دقت 
استخراج و تبیین شده‌اند. این مبانی کلیدی شامل ساختار سه‌گانه روان )خودآگاه، ناخودآگاه شخصی 
و ناخودآگاه جمعی(، نظریه کهن‌الگوها، فرایند تفرّد )فردیت‌یابی و خودشکوفایی(، کارکردهای 
تخیل و رؤیا، اصالت روان و رویکرد ناتورالیستی و درنهایت خوانش روان‌شناختی از پدیده دین 
می‌باشند. در ادامه تقریر خاص یونگ از تناسخ با عنوان »روان‌شناسی بازتولد« و اقسام پنج‌گانه آن 
)شامل انتقال نفس، تناسخ به معنای خاص، رستاخیز، بازتولد مستقیم و بازتولد غیرمستقیم( به تفصیل 
تشریح می‌‌شود؛ 2. »مرحله تطبیقی ـ انتقادی« که در این مرحله هر یک از این مفاهیم و خود نظریه 
بازتولد در ترازوی نقد حکمت متعالیه نهاده می‌شوند. در این بخش با استناد به اصولی بنیادین چون 
»حرکت جوهری«، »جسمانیه‌الحدوث و روحانیه‌البقاء بودن نفس«، »تجرد قوه خیال و تمایز عالم 

مثال« و »نظریه تجسم اعمال«، کاستی‌ها و قوت‌های رویکرد یونگ واکاوی می‌کند.
یافته‏ها و بحث: بررسی‏های این پژوهش نشان می‌دهد تبیین یونگ از تناسخ، ریشه در »ناخودآگاه 
جمعی« و »کهن‌الگوها« دارد و کاملًا در چارچوبی روان‌شناختی و ناتورالیستی محصور است. از 
دیدگاه وی، باور به بازتولد امری صرفاً »روانی« و بازتابی از تجارب نیاکان می‌باشد که به صورت 
صور ازلی در ژرفای روان بشر رسوب کرده و به نسل‌های بعد منتقل می‌شود. زندگی کنونی حلقۀ 



مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص111-149؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

واسطی برای انتقال این محتویات ناخودآگاه است و »تفرّد« همان فرایند روانی تولد دوباره در همین 
زندگی برداشت می‌شود. یونگ با انکار هرگونه تبیین متافیزیکی، حتی مفاهیم دینی اصیل )مانند 
داستان موسی و خضر در قرآن( را صرفاً نمادهایی از فرایندهای درون‌روانی می‌داند؛ درمقابل، نقد 

این رویکرد در پرتوی حکمت متعالیه به یافته‌های فراوانی می‌انجامد: 
۱. یونگ عالم مُثُل افلاطونی را از ساحت وجودی به اعماق روان آدمی )ناخودآگاه جمعی( منتقل 
می‌کند و برای آن پایه وجودشناختی مستقلی قائل نیست؛ در مقابل ملاصدرا مُثل را به‌عنوان علت و 
حقیقت اشیا در نظر می‌گیرد و رسیدن به آن را مستلزم تجرد از عالم حس می‌داند. البته باید توجه 
داشت که توارثی شدن مفاهیم یادگیری شده )کهن‌الگوها( از نظر ژنتیک مولکولی نیز مورد پذیرش 

نظریات غالب روز قرار نگرفته است.
۲. فرایند تفرد یونگ، انسان را در قالبی کاملًا طبیعت‌گرایانه و صرفاً روانی مطالعه می‌کند، حال 
آنکه حکمت متعالیه از سفر واقعی در قلمرو وجود )اسفار اربعه( سخن می‌گوید و مسیر تعالی 

انسان را از رهگذر جهاد اکبر و به کمال رساندن قوای نظری و عملی ترسیم می‏کند.
۳. تمام آنچه یونگ از مکاشفات ضمیر ناخودآگاه )مانند کتاب سرخ( تصویر می‌کند، از دیدگاه 
صدرا تنها شامل اموری است که به »خیال متصل« مرتبط می‌شوند. یونگ به دلیل عدم درک تجرد 
خیال و ناآگاهی از عوالم کلان وجودی، پدیده‌هایی چون رؤیاهای صادقه یا تجارب نزدیک به 
مرگ را در فضای روانی و مادی توضیح می‌دهد و فاقد چارچوب هستی‌شناختی لازم برای تضمین 

نقش »جهان میانه« )عالم مثال منفصل( است.
۴. رویکرد یونگ، نظامی مادی در اندیشه وی شکل داده است که حتی در مواجهه با قرآن کریم 
)مانند تفسیر سفر موسی و خضر به تفرد و کشف ضمیر ناخودآگاه( نیز تفسیری مادی‌انگارانه و 
روانی ارائه می‌دهد؛ همچنین فرض یونگ مبنی بر ارزش برابر و سودمندی همه ادیان که گزاره‌های 

متناقض دارند، از دیدگاه صدرا به تناقض و سفسطه می‌انجامد.
نتایج و پیشنهاد: حاصل پژوهش حاضر تقابل دو جهان‌بینی متمایز، یعنی جهان‌بینی »روان‌محور« و 
»ناتورالیستی« یونگ در مقابل جهان‌بینی »وجودشناسانه« و »سلسله‌مراتبی« حکمت متعالی است؛ 
یونگ به دلیل نا‌آشنایی با مکاتب فلسفی اسلامی مانند اشراق و متعالیه و نیز التزام به رویکردی 
کاهش‌گرایانه، همه پدیده‌های متعالی ازجمله دین و سرنوشت اخروی را در چارچوب کوچک 



مطالعات اسلام و روان‏شناسی
Journal homepage: https://islamicpsy.rihu.ac.ir/

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                             مطالعات اسلام و روان‏شناسی، زمستان 1404، دوره 19، شماره 39، صص111-149؛	

پژوهشی مقاله:  نوع 

روان انسان تحلیل می‌کند. این امر به تقریری کاملًا ذهنی، نسبی‌گرا و فاقد مبانی متافیزیکی مستحکم 
عقلی و  مبانی عمیق  ارائه  با  متعالیه  درمقابل حکمت  است؛  انجامیده  تناسخ  پدیده‌ای همچون  از 
عقلی  به‌طور  را  ملکی«  »تناسخ  هم  نفس،  تدریجی  تجرد  و  مانند حرکت جوهری  هستی‌شناختی 
ابطال می‌کند و هم الگوی متعالی‌تر و جامع‌تری از تکامل و بقای انسان با عنوان »معاد جسمانی« را 
ارائه می‌دهد. درنهایت می‌توان نتیجه گرفت که رویکرد یونگ به تناسخ، با وجود غنای توصیفی 
آن در سطح روان‌شناختی در مواجهه با نظام منسجم و عقلانی حکمت متعالیه با چالش‌های بنیادین 
روبه‌رو می‌شود؛ نبود تصویری شفاف از رابطۀ نفس و بدن و فقدان نظام هستی‌شناسی متقن، علت 
خود  تحلیل‌های  از  هیچ‌یک  در  یونگ  است.  یونگ  روان‌شناختی  ذهنی  نظام  شکل‌گیری  اصلی 
نمی‌تواند واقعیتی ماورای بدن و ذهن آدمی را تصویرسازی کند. سرانجام وی حدوث انسان را در 
عالم ضمایر ذهنی معرفی می‌کند و بقای انسان را نیز در عالم کهن‌الگوهای ضمیر ناخودآگاه می‌داند.

این پژوهش ظرفیت حکمت متعالیه را برای مواجهه با علوم انسانی مدرن و به‌ویژه روان‌شناسی 
را نمایان می‌سازد. به‌عنوان پیشنهاد »بازخوانی« و »صورت‌بندی نوین« مفاهیم کلیدی این حکمت 
)مانند مراتب نفس، قوه خیال، تجرد و تجسم اعمال( در چارچوبی قابل درک برای پارادایم‌های 
روان‌شناختی معاصر، می‌تواند بستری برای پژوهش‌های بینارشته‌ای آینده فراهم آورد. این امر هم به 
غنای روان‌شناسی از رهگذر بینش‌های عمیق فلسفی خواهد انجامید و هم آموزه‌های فلسفه اسلامی 

را در معرض بسترهای کاربردی و آزمون‌های عملی گسترده‌تری قرار خواهد داد.
واژگان کلیدی: تناسخ، تفرد، تناسخ ملکوتی، روان‌شناسی، یونگ، حکمت متعالیه.

استناد: ولایتی یزدی‌منش، احمد، وطن‌دوست، محمدعلی، و شرفایی، محسن )1404(. از ناخودآگاه 
جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی. مجله 

مطالعات اسلام و روان‏شناسی 19)39(: 149-111.



119................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

مقدمه
نیز طرفداران  امروزه  و  به خود ساخته است  را مشغول  تاریخ، همواره ذهن بشر  تناسخ در طول  مسئله 

و باورمندان راسخی داشته، و در حال پیشرفت است. بازتاب آن را می‌توان در افزایش آثار نوشتاری و 

دیداری، و رشد فرقه‌ها و انجمن‌های نوپدید مشاهده کرد. این مسئله از گذشته در علم‌النفس فلسفی 

 
ً
جایگاه ویژه‌ای داشت و پیامدهای فراوانی را به همراه دارد. باید توجه داشت که باور به تناسخ، کاملا

در مقابل اندیشه‌های توحیدی ادیان الهی است و باور به آن تا حدودی اندیشه معاد را به چالش کشیده 

است. البته متکلمان و فیلسوفان ادیان بزرگ، مبانی این اندیشه را در آثار خودشان نقد و بررسی کرده‌اند.

يكـد بـر مفـهـوم »روح«  یکی از دلایل توجه به نظریه‌های یونگ در دوره سیطره سکولاریسم، عـدم تأ

گاهی« را به‌جای »انتقال روح« نشـاند و از این‌رو طرح آخرت‏شناسانۀ او، به‌ویژه  بود. وی فرایند »انتقال آ

.)Jung, 1965, p. 200-205( بـه وجـود روح بـاور نداشتند 
ً
برای نظام‌هایی مقبول‌تر افتـاد کـه اصـولا

در پژوهش حاضر تلاش می‌شود نظریه کارل گوستاو یونگ درباره تناسخ به‌عنوان یکی از اندیشمندان 

تأثیرگذار در زمینه دین و روان‌شناسی، براساس مبانی حکمت متعالیه صدرایی بازخوانی و تحلیل شود.

در همین راستا پرسش‌های اصلی پژوهش حاضر عبارت‌اند از:

1. انگاره تناسخ در جریان‌ روان‌شناسی تحلیلی یونگ چگونه تبیین می‌شود؟

2. رویکرد یونگ درباره تناسخ براساس مبانی حکمت متعالیه چگونه ارزیابی می‌شود؟

یونگ  و دلایل رویکرد روان‌شناختی  مبانی  منابع،  یادشده در گام نخست  به پرسش‌های  پاسخ  در 

بازخوانی و براساس مبانی حکمت متعالیه تحلیل و ارزیابی می‌شود.

پیشینه پژوهش
و  به ‌نقد  تناسخ پرداخته‌اند، هیچ پژوهش مستقلی  به بررسی  در میان مقالات و کتا‌ب‌های فراوانی که 

بررسی رویکرد یونگ به تناسخ نپرداخته است؛ بنابراین  پژوهش حاضر دارای نوآوری در نقد و تطبیق 

است. 

بر  »درآمدی  کرد:  اشاره  موارد  این  به  می‌توان  یونگ  رویکردهای  با  مرتبط  مقالات  مهم‌ترین  از 

روان‌شناسی  و  »یونگ  1376(؛   ،6 و  ش5  )قبسات،  قراملکی  فرامرز  احد  قلم  به  یونگ«  دین‌شناسی 



120...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

دین«، نوشته اشرف باقری‌پور )فلسفه تحلیلی، ش18، 1389( و »بررسی روش ناتورالیستی یونگ در 

تبیین روان و رؤیا« به قلم علی سنایی )روش‌شناسی علوم انسانی، ش87، 1395(.

مفهوم‌شناسی
لغت‏دانان عرب این واژه را به شکل دقیقی بررسی کرده‌اند. ریشه اصلی »تناسخ« از ماده »نسخ« است 

و به معنای از بین ‌بردن، تغییر کردن، باطل کردن و جایگزینی به کار برده می‌شود )فیروزآبادی، 1415، 

ص374(؛ نسخ یک چیز به معنای از بین‌ بردن آن، توسط چیزی است که به دنبال آن می‎آید، مانند از بین 

‌بردن سایه توسط خورشید یا جوانی به‌وسیله پیری؛ به‌طور کلی نسخ گاهی به معنای از بین ‌بردن و گاهی 

به مفهوم اثبات ‌کردن به کار بسته می‌شود )راغب اصفهانی، 1412ق، ص801(.

ص201(؛  ج4،   ،1409 )فراهیدی،  است  دانسته  چیز  دو  جایگزینی  معنای  به  را  نسخ  فراهیدی 

همچنین ابن‌فارس تناسخ را به دگرگونی یا هر چیزی که پشت سر دیگری بیاید معنا کرده است )ابن‌فارس، 

می‌داند  نسخ  معانی  جمله  از  را  جایگزینی  و  شدن  دست‌به‌دست  ابن‌سیده  ص424(.  ج5،   ،1422

)ابن‌سیده، 1424، ج5، ص84( و ابن‌منظور در ضمن اشاره به معانی پیشین، تغییر حالت و جابه‌جایی 

مکانی را نیز برشمرده است )ابن‌منظور، 1408، ج3، ص61(.

در فرهنگ فارسی عمید تناسخ به معنای خارج‌ شدن روح از یک کالبد و داخل ‌شدن آن به کالبد 

دیگر، یکدیگر را نسخ‌ کردن، باطل‌ و زایل ‌کردن معنا شده است )عمید، 1346، ج1، ص319(. انوری 

نیز مفهوم واژه تناسخ را باطل ساختن یکدیگر و انتقال روح شخص مرده به بدن انسانی دیگر بیان کرده 

است )انوری، 1381، ج3، ص1906(.

با توجه به بررسی انجام شده می‌توان تحوّل، تغییر و دگرگونی و از سویی انتقال، تعاقب و جانشینی 

را دو مؤلفۀ اصلی واژه نسخ دانست.

تناسخ، تعاریف و تقسیم‌بندی‏های فراوانی  آنچه تصور می‏شود دربارۀ معنای اصطلاحی  برخلاف 

وجود دارد و اعتقاد به تناسخ خود دارای مراتب و انواع گوناگون است )ابراهیم، 1399، ص21؛ موحدیان 

عطار، 1400، ص42(.

در این بین یونگ تحلیلی جدید و روان‌شناختی از تناسخ دارد که به جهت عمومیت آن قابل انطباق 



121................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

با بسیاری از تعاریف است. وی از تناسخ با عنوان »بازتولد« یا »باززایی« یاد می‌کند. از نظر وی، باززایی 

فرایندی نیست که بتوان آن را به ‌نوعی مشاهده کرد؛ نه می‌توان آن را اندازه‌گیری کرد، نه وزن کرد و نه از آن 

عکس گرفت، به عبارت دیگر به‌ کلی از دسترس دریافت حسی بیرون می‌باشد و یک امر خالص روانی 

کنده می‌شویم و از  است؛ درحالی‌که از باززایی سخن می‌گوییم به باززایی اعتراف می‌کنیم، از باززایی آ

این‌رو ناگزیریم به واقعیت روانی آن قانع باشیم )شارپ، 1402، ص50(.

از نظر یونگ »بازتولد« جزء اعتقادات اولیۀ نوع بشر به شمار می‌رود. این اعتقادات اولیه بنیان بر 

چیزی دارند که یونگ آن را »صورت مثالی« یا »کهن‌الگوها« می‏نامد. وی بر این باور است که ریشه تمام 

اعتقادات مربوط به قلمرو ماورای حسی، همواره به‌واسطۀ صور مثالی تعیین می‌شوند؛ درنتیجه وجود 

اعتقاد به تناسخ بین اقوام مختلف تعجب‌آور نیست. یونگ اساس این اعتقادات را وقایعی روانی می‏داند 

که بحث درباره آنها به روان‌شناسی مربوط است )یونگ، 1390، ص68(.

ملاصدرا نیز در آثار خود به بررسی تناسخ پرداخته است. وی شاخصه‏های اصلی تناسخ ملکی را 

رجوع دوباره نفس به بدن پس از جدا شدن از آن، انتقال نفس به بدنی طبیعی غیر از بدن اول، انتقال 

نفس به بدنی غیر از بدن اول چه طبیعی باشد یا فلکی یا برزخی و انتقال نفس به بدنی دیگر در همین دنیا 

فارغ از آن می‌داند که پست‏تر، بالاتر یا مساوی باشد )شیرازی، 1410، ج9، ص4 و 55؛ همو، 1360، 

ص148 و همو، 1425، ص231(.

اما تناسخ ملکوتی در قالب نظریۀ تجسم اعمال درمقابل تمامی اقسام تناسخ ملکی است. تا پیش از 

صدرالمتألهین اثری از اصطلاح »تناسخ ملکوتی« و تقسیم‌بندی تناسخ به اعتبار ظرف تحقق آن یافت 

‏نمی‏شود )فاریاب، 1391، ص121(. در این قسم از تناسخ بدون آنکه بدن مادی انسان تغییر کند، نفس 

وی دچار تغییر می‌شود. این تغییرات وابسته به اخلاق، صفات و ملکات نفسانی هر فرد است. 

از نظر صدرا تنها تناسخ ملکوتی پذیرفتنی است و نباید این قسم را با تناسخ ملکی مقایسه کرد؛ زیرا 

ظرف تحقق تناسخ ملکوتی در عالم دنیا نیست )سبزواری، 1383، ص375(.

در ادامه به تبیین و بررسی رویکرد یونگ به تناسخ می‏پردازیم:



122...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

1. بررسی و گزارش رویکرد یونگ به تناسخ
در این بخش، نخست به بررسی مبانی یونگ و سپس به تبیین تقریر وی از تناسخ پرداخته خواهد شد.

1-1. مبانی روان‌شناسی یونگ
بالینی، اندیشه‏های فلسفی و حتی دینی  روان‌شناسی تحلیلی یونگ را می‌توان آمیزه‏ای از پژوهش‏های 

)فرامرز  بهره می‌برد  نیز  از روش‏های شهودی  و  ندارد  بودن  )تجربی محض(  ادعای علمی  که  دانست 

گاه  قراملکی، 1376، ص142-143(؛ البته شهود در مکتب یونگ را باید به نوعی سفر در ضمیر ناخودآ

و کشف روان ترجمه کرد.

پزشکی، روان‌شناسی، روان‏پزشکی،  ازجمله دین، علوم  به‌طور گسترده موضوعات مختلفی  یونگ 

فراروان‌شناسی، مردم‏شناسی، فلسفه، زبان‏های کلاسیک، کیمیاگری، اسطوره‏شناسی و فرهنگ را مطالعه 

کرده است؛ همچنین او به سفرهای فراوانی در جهان پرداخته و در زمینۀ مردم‏شناسی فرهنگی مطالعه 

و  )شهبازی  است  داشته  فراوانی  تأثیر  یونگ  نظریه‏های  توسعۀ  در  اطلاعات  این  مجموع  است.  کرده 

جهانگیری، 1401، ص17(. همان‌طور که تأثیرپذیری از فرهنگ هندوستان در شکل‏گیری رویکرد وی 

به تناسخ انکار‌ناپذیر است.

برخی اندیشمندان بر این باورند که پیچیدگی و گستردگی آثار و نظریات یونگ، گزینش و تحقیق در 

آرای او را دشوار می‌کند )مورنو، 1402، ص1-2(؛ از این‌رو، نخست به بررسی اصلی‌ترین اندیشه‏های 

درک  بدون  زیرا  دارد،  آن  به  مربوط  مفاهیم  و  تناسخ  تبیین  در  مستقیمی  نقش  که  می‌شود  پرداخته  وی 

روشنی از برخی مبانی اصلی نظریات روان‌شناسانۀ یونگ نمی‏توان اندیشه وی درباره تناسخ را به‌درستی 

درک کرد. 

1-1-1. ساختار روان
گاه است. او به‌جای کلمات »ذهن« و »ذهنی« از  گاه و ناخودآ منظور یونگ از روان، کلیّت ذهن اعم از خودآ

 منظورمان حالت 
ً
واژه‏های »روان« و »روانی« استفاده می‌کند، چون وقتی واژه ذهن را به کار می‏بریم معمولا

گاه است. یونگ درباره روان به‌گونه‌ای حرف می‏زند که گویی یک فرایند است و نه یک امر ثابت.  خودآ



123................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

ازآنجاکه روان فرد همیشه در جستجوی رشد و تمامیت است همواره تغییر می‏کند و نباید آن را با »خود« 

که هدف همیشگی روان جستجوی آن و حرکت به‌سوی اوست اشتباه گرفت )اسنودن، 1399، ص75(.

گاهانه به تعادل  گاهانه در روان همواره با رویکردهای ناخودآ یونگ معتقد است رویکردهای خودآ

گاه به دنبال بازگرداندن  گاه بیش از حد رشد کند و قوی شود، آنگاه ناخودآ می‏رسند و اگر نگرش خودآ

تصاویر  تخیلات،  رؤیاها،  به‌وسیلۀ  را  خود  افکار  گاه  ناخودآ می‌باشد.  خود  اصلی  وضعیت  به  معادله 

گاه غفلت کنیم، آنگاه ممکن  خودانگیخته، لغزش‌های زبانی و همانند آن بیان می‌کند؛ اگر از پیام ناخودآ

است دچار »روان‌رنجوری« و یا حتی بیماری جسمی شویم )اسنودن، 1399، ص76(.

یونگ معتقد است روان سه‌ لایه اصلی دارد که می‏توان از آنها به ضمایر سه‏گانه یاد کرد.

1-1-1-1. خودآگاه
 در دسترس فرد است و شامل ادراکات، خاطرات قابل‌دسترس، احساسات و 

ً
این بخش از روان مستقیما

.)Jung, 1959, p.42-53( عواطف جاری می‌باشد که فرد از طریق آنها با دنیای بیرون سازگاری می‌یابد

گاه یا هوشیار شخصی از بدو تولد آغاز می‏شود، در طول عمر رشد می‌کند و حدود نیمی  ضمیر خودآ

از زندگی یا درنهایت دو سوم آن را تشکیل می‌دهد )یونگ، 1401الف، ص79، 87(. از نظر یونگ این 

 تعیین‌کننده تمامیت ساختار روان انسان نمی‏تواند 
ً
بخش از روان تنها بخشی از روان آدمی است و مسلما

باشد )یونگ، 1402، ص91(.

1-1-1-2. ناخودآگاه شخصی
گاه  گاه و ناخودآ مفهوم یونگ از ناهوشیار شخصی شبیه به همان مفاهیمی است که فروید از ضمیر نیمه‏آ

گاه شخص مجاز  افکار، احساسات، خاطرات، تجربیات و هیجان‏هایی که توسط خودآ ارائه می‏کرد؛ 

افکار  یا  حوادث  نامناسب  تجربیات  از  موارد  این  است  ممکن  نگهداری ‏شوند.  ناهوشیار  در  نیستند 

گاه شخصی متشکل از رفتارهایی باشد که به دلیل احساس‏هایی  آسیب‌دیده باشد؛ همچنین شاید ناخودآ

گاه وی متناقض هستند )شهبازی  مانند ترس یا خجالت سرکوب می‏شوند و یا با تصویر شخص در خودآ

و جهانگیری، 1401، ص30(.



124...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

1-1-1-3. ناخودآگاه جمعی
ناهوشیار جمعی نظریه‏ای است که یونگ را از دیگران متمایز می‌کند )p ,2008 ,Sharf.200(؛ قبل 

از فروید نظریه‏های رایج در مورد رشد انسان، کودکان را به‌عنوان یک لوح سفید تصور می‏کردند. فروید 

مفهوم انقلابی انگیزه‏های بیولوژیکی و جنسی نوزاد را معرفی کرد. یونگ شاگرد فروید بود، اما با ارائه این 

مفهوم که انسان‏ها خاطرات ناهوشیار را از تجربیات نیاکان خود به ارث می‏برند از نظریه فروید جدا شد 

)پالمر، 1395، ص149(.

چنان‌که یونگ توضیح داد این یک روش ارثی عملکرد است. او معتقد بود که تجربه کهن‌الگوها از 

گاه جمعی )آنچه  تجارب اجداد هزاران‌سالۀ ایشان بر روی روان حک شده است؛ به عبارت دیگر، ناخودآ

که در نیاکان ما ریشه دارد( به شکل محتویات ناهشیار جمعی به ارث برده شده و این تجربه‌ها از یک 

نسل به نسل بعدی به‌صورت پتانسیل روانی منتقل شده‏اند. تجربه‌های نیاکان دور درباره مفاهیم همگانی 

مانند خدا، مادر، آب، زمین و... نسل به نسل منتقل شدند )Jung, 1970, p.185-266(؛ همچنین وی 

مثال چگونگی  از  یا  و   ،)Stevens, 1999, p.27-53( کرده  تشبیه  غرایز حیوانی  به  را  ناهوشیار جمعی 

 .)Evans, 1976, p.30-80( لانه‏سازی پرندگان استفاده می‏کند

از نظر یونگ »کهن‌الگوها« تصورات باستانی هستند که از ناهشیار جمعی حاصل می‏شوند. مجموعه 

تصورات مرتبط با هیجان که عمومیت دارند و از محتویات ناهشیار جمعی سرچشمه می‏گیرند و همتای 

روانی غرایز هستند )یونگ، 1401ب، ص93(.

را  جمعی  گاه  ناخودآ از  نشئت‌گرفته  کهن‌الگوهای  از  برخی  خود،  تحلیلی  روان‌شناسی  در  یونگ 

به‌صورت نیروهای خودمختار معرفی کرد؛ برخی از برجسته‌ترین آنها عبارت‌اند از: پرسونا، سایه، آنیما، 

آنیموس، مادربزرگ، پیر فرزانه، قهرمان، خود، خدا و حتی تناسخ )Jung, 1968, p.120-135(؛ از میان 

آنها، چهار کهن‌الگو شامل سایه، آنیما، آنیموس و خود وجود دارد که در شخصیت هر فرد در زمان‏های 

مختلف و به روش‏های گوناگون نمایان می‏شوند )یونگ، 1381، ص48(.

1-1-2. تفرّد
از دیدگاه یونگ »تفرد« فرایندی است که شخص از طریق آن به‌ سوی تحقق »خود« حرکت می‌کند. تفرد 



125................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

به معنای فرد شدن است و از نظر یونگ این فرایند شامل عمیق‏ترین، آخرین و قیاس‌ناپذیرترین خصلت 

بی‌نظیر ماست؛ بنابراین می‌توانیم تفرد را به »رسیدن به خود« یا »خودشکوفایی« ترجمه کنیم )شولتز، 

1394، ص176-173(. 

هدف تفرد این است که خود را از پوشش‏های نقاب از یک‌سو و از قدرت اغواگر تصاویر ازلی از 

سوی دیگر خلاص کند؛ تفرد را نباید با فردگرایی اشتباه گرفت؛ زیرا فردگرایی عوامل جمعی را نادیده 

کید می‌کند که برای شخص ارزش دارد )یونگ، 1381، ص593(. می‌گیرد و فقط بر خصیصه‏ای تأ

تولد دوباره روان‌شناختی که خودشکوفایی و تفرد نیز نامیده می‏شود فرایند انسان کامل‌شدن است؛ 

 Bishop,( یکپارچه شدن قطب‏های متضاد و تعادل بین درون‌گرایی و برون‌گرایی و انیما و آنیموس است

.)1999, p.191-220

به زبان ساده تفرد، یعنی فرد شدن و برآوردن استعدادهای شخص و پرورش‌دادن خود شخص، گرایش 

به‌سوی تفرد، فطری و اجتناب‌ناپذیر است؛ اما نیروهای محیطی مثل فرصت‌های آموزشی و اقتصادی و 

ماهیت رابطۀ والدین ـ کودک به آن کمک می‏کنند یا مانع از آن می‏شوند )شهبازی و جهانگیری، 1401، 

ص43(.

1-1-3. تخیل و رؤیا 

رؤیاها در تمام طول زندگی یونگ برای او بسیار مهم بودند و یکی از کلیدی‌ترین ابزارها در تحلیل‏های 

یونگی به شمار می‌روند. به نظر یونگ رؤیاها، کهن‌الگوها و دیگر تصاویر ذهنی، درست مثل افکار ما 

واقعیت روانی جداگانه و منحصربه‌فردی دارند و می‏توانند به ما بینش‏هایی ارزشمند بدهند که پیش‌تر 

و  می‏کنند  کار  چگونه  رؤیاها  می‏فهمد  که  نمی‏کرد  ادعا  یونگ  البته  نمی‏کردیم.  هم  را  تصورش  هرگز 

)یونگ،  نشئت می‏گیرد  از کجا  آنها  نمی‏داند حقیقت  و  ندارد  نظریه‏ای  رؤیاها  درباره  همواره می‏گفت 

1381، ص123(.

یونگ خیال و رؤیا را پلی به »عالم ضمایر« روان انسان معرفی می‌کند. از نظر وی، خواب بهترین 

گاه  ناخودآ عالم  کشف  درصدد  همیشه  یونگ  است؛  افراد  گاه  ناخودآ در  پنهان  حقایق  کشف  برای  راه 

گاه خود که در سالیان متمادی جمع‏آوری کرده بود، در  است و حتی مکاشفات وی در ضمایر ناخودآ



126...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

قالب »کتاب سرخ« سال‌ها پس از وفاتش انتشار یافت. در این کتاب شاهد مکاشفات روانی و طرح‌های 

»ماندالایی« یونگ هستیم.

اندیشه‏های یونگ درباره رؤیا تا حد زیادی تحت‌تأثیر فروید بود. این فروید بود که برای نخستین‌بار 

ارزش رؤیاها را به‌عنوان ابزاری برای کشف روان تشخیص داد و نظریه‏های او نقطه آغازی برای کشف 

فروید  کشفیات  براساس  یونگ  و  بود  پیش‌گام  فروید  زمینه  این  در  بود.  یونگ  نظریه‏های  گسترش  و 

نظریه‌هایش را بسط داد.

یونگ احساس می‏کرد همواره در هر رؤیا یک اندیشه یا مقصود پنهانی وجود دارد و درواقع رؤیا نکته 

گاه می‏خواهد بگوید بیان می‌کند؛ رؤیا واقعیت و حقیقت درونی یک فرد است و نه  مهمی را که ناخودآ

 آنچه که آرزو می‌کند. به نظر یونگ، نظریۀ فروید فوق‌العاده ساده‌اندیشانه بود و تاریخ مصرف 
ً
ضرورتا

این تفکر گذشته است که رؤیاها فقط تحقق آرزوهای سرکوب شده ما هستند )یونگ، 1381، ص124(.

1-1-4. اصالت روان
یکی از رهیافت‏هایی که وی در تبیین پدیده‏ها به کار گرفت »ناتورالیسم« بود؛ به‌طورکلی در ناتورالیسم 

 به عوامل طبیعی روی می‏آورند. 
ً
برای تبیین پدیده‏ها از علل ماوراءالطبیعی صرف‌نظر می‏شود و صرفا

ناتورالیسم  براساس  می‌شود.  تقسیم  وجودشناختی  و  روش‌شناختی  دستۀ  دو  به  ناتورالیسم 

وجودشناختی پدیده‏های فراطبیعی وجود ندارد و هر چیزی در عالم ماده آثار و نتایج خاص به خود را 

دارد، اما ناتورالیسم روش‌شناختی تنها روشی برای کسب معرفت است؛ این نوع ناتورالیسم بی‌آنکه درگیر 

مسائل و استلزامات فلسفی شود و باتکیه ‌بر مشاهده و آزمایش و تحقیق تجربی در پی ارائه تبیین علمی 

از پدیده‌هاست و تبیین فراطبیعی را جزئی از علم نمی‏داند. 

در  اما وی  بهره می‏برد،  ناتورالیسم روش‌شناختی  از  روان‌شناسی  پدیده‏های  تبیین  در  یونگ   
ً
مسلما

ساحت اندیشه پا را فراتر گذاشته و به ناتورالیسم وجود‏شناختی قائل است؛ از این‌رو یونگ واقعیت وجودی 

را منحصر در جهان مادی و یکپارچه می‏داند، عالم را به طبیعت و ماورای طبیعت تقسیم نمی‏کند و در 

مورد وجود نیز خدا اظهارنظر نمی‌کند، بلکه رویکرد لاادری اتخاذ می‌کند )سنایی، 1395، ص124(.

از  را  انسانی  معارف  تمام  دانسته می‏شود. وی  فلسفه  برای  روان‌شناسی جایگزینی  یونگ،  باور  در 



127................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

دریچۀ روان‌شناسی بررسی می‏‏کند. این مهم سبب اصالت بخشیدن به روان و اصالت روان‌شناسی در 

رویکرد اوست؛ وی حتی هویت‏های غیر روان‌شناختی را از دیدگاه روان‌شناسی مورد تحلیل و تبیین قرار 

می‏دهد )وولف، 1386، ص634(.

1-1-5. دین و تجربه دینی
یونگ دین را همچون دارویی آرام‌بخش برای رام ساختن نهاد سرکش و نامتعادل موجود بدوی خفته در 

نهاد بشر ضروری می‏داند. ریشۀ دین، وحی و مکاشفه است؛ پس ماهیت دین و درنتیجه ماهیت خدا 

گاه جمعی دارد و زمانی که در اثر وحی و  در زبان روان‌شناختی همه بستگی به ماهیت محتویات ناخودآ

مکاشفه گنجینه‏های ذخیره‌شده در ژرفای روان انسان گشوده و سرریز شوند؛ این محتویات نیز به حیطه 

کنده از رمز و راز و قدرت، خود را آشکار می‌کند )مورنو،  گاه با چیزی آ گاهی نفوذ می‏کنند و ناخودآ آ

1402، ص164(.

از نظر یونگ، کهن‌الگوها در دین مخزن تجربیات نیاکان ما هستند که حاوی تمامی میراث معنوی 

تکامل و فرگشت بشریت هستند. البته در انسان بدوی، محتویات کهن‌الگوها در قالب اسطوره‏ها نمود 

گاهی )روندی کند و آهسته(، به ‌تدریج در این روند  می‌‏‌یافتند و با توجه‌ به روند تکامل انسان به‌ سوی آ

اسطوره جای خود را به احکام دینی داده است )مورنو، 1402، ص96(.

به صورت کلی می‌توان حاصل مبانی نظری یونگ درباره دین را در دو گزاره ‏جمع‏بندی کرد:  پس 

 صدق ناپذیرند و همگی از زاویه دید روانی قابل‌بررسی هستند؛ همۀ ادیان از ارزش 
ً
گزاره‏های دینی اساسا

برابری برخوردارند و به یک اندازه برای سلامتی روان سودمندند )مورنو، 1402، ص169(.

1-2. تقریر رویکرد یونگ به تناسخ )روان‌شناسی بازتولد(
یونگ اقسام تناسخ را در پنج حالت کلی تصویر می‌کند: انتقال نفس، تناسخ، رستاخیز، بازتولد مستقیم 

و بازتولد غیرمستقیم )یونگ، 1384، ص177-176(.

منظور وی از انتقال نفس، همان مفهوم بودایی پیکرگردانی و تجسدهای فراوان یک روح در بدن‏های 

 مستلزم وحدت شخصیت نیست؛ از نظر وی در قسم دوم، یعنی تناسخ، وحدت 
ً
متفاوت است که لزوما



128...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

شخصیت در تمامی پیکرگردانی‏ها استمرار دارد و خاطرات این موارد در ذهن فرد )هرچند بالقوه(، قابل‌ 

تصویرسازی  را  جسمانی  معاد  با  مشابه  مفهومی  رستاخیز  یعنی  سوم،  قسم  در  یونگ  است.  دسترس 

می‌کند.

»تفرد«  یا  »بازتولد«  عنوان  با  را  اقسام  دیگر  تمامی  از  عام‏تر  مفهومی  در قسم چهارم  درنهایت  اما 

 به صورت روانی 
ً
 ممکن است شامل هریک از اقسام دیگر نیز بشود و یا صرفا

ً
معرفی می‌کند که عملا

اتفاق بیفتد؛ عنصر اصلی شکل‌دهندۀ این مفهوم، نوعی دگرگونی و تغییر در شخصیت است؛ قسم پنجم 

بازتولد است که به‌صورت غیرمستقیم و توسط  نامیده می‏شود، همان فرایند  بازتولد غیرمستقیم  نیز که 

شرکت در آیین‌ها یا به کمک افراد دیگر شکل می‏گیرد )یونگ، 1384، ص177(.

 چنین 
ً
از دیدگاه یونگ، این واقعیت محض که مردم از ولادت مجدد سخن می‏رانند و اینکه اصولا

 اندوخته‏ای از تجربیات روانی وجود داشته باشد که بدین 
ً
تصوری وجود دارد؛ بدان معناست که باید واقعا

گاه جمعی« است. نام خوانده شده است، چرا که وی قائل به نظریه »کهن‌الگوها« و »ناخودآ

 چیست باید به تاریخ روی 
ً
بنابراین از نظرگاه یونگ، اگر می‏خواهیم دریابیم که ولادت مجدد واقعا

آوریم تا معلوم شود ولادت مجدد به چه معنایی درک می‏شده است؛ از دیدگاه وی، ولادت مجدد باوری 

است که باید جزء اعتقادات اولیه نوع بشر به‌ شمار آید. این اعتقادات اولیه بنیان بر چیزی دارند که او آن 

را »کهن الگوها« می‌خواند )یونگ، 1390، ص68(.

یونگ حضرت خضر را به‌عنوان نمادی از فرایند دگرگونی در عرفان اسلامی و قرآن کریم معرفی 

قرآن،  یونگ  دیدگاه  از  دارد؛  راز ولادت مجدد اختصاص  به  تمامی سوره کهف  یونگ  نظر  از  می‌کند. 

یا  از »دگرگونی روان«   کامل 
ً
تقریبا ناملموس خود، تصویری  به‌ظاهر ازهم‌گسیخته و  با وجود خصلت 

به‌عنوان فرایند  بیشتر  به علت بصیرت روان‌شناختی  »ولادت مجدد« ترسیم می‌کند که ما امروزه آن را 

 خارج از 
ً
»تفرد« می‏شناسیم، اما به دلیل قدمت حکایت و طرز فکر پیشین پیغمبر اسلام، این فرایند کاملا

گاهی قرار دارد و به‌صورت حکایتی رمزی در مورد یک یا دو یار و اعمالشان نمایان می‌شود. حیطه خودآ

بنابر دیدگاه یونگ این حکایت، »صورت مثالی« یا »کهن‌الگوی« مبهم دگرگونی را چنان خوب بیان 

 ارضا می‌کند و به این دلیل است که چهرۀ خضر در عرفان 
ً
می‌کند که شور مذهبی عرب آن زمان را کاملا

اسلامی نقش پراهمیتی یافته است )یونگ، 1390، ص100(.



129................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

وی معتقد است هر یک از ما با حجمی از آگاهی‏ها متولد می‏شویم و در این زندگی نیز حجمی از 

آگاهی‏ها را برای زندگی بعدی تولید می‌کنیم، ما از این نظر حلقۀ واسط نیاکان و آیندگان هستیم. در همین 

زندگانی هم هرچه رشد می‌کنیم، گویا زندگی نیاکان خود را تکرار می‌کنیم )یونگ، 1403، ص28-27(.

یونگ به ابتکاری دست زد و »کهن‌الگوها« را معادل با مفهوم »کرمه« یا همان »آثار اعمال گذشته« 

گاهی انسان  در آیین هندو و بودا معرفی کرد. در اندیشه‏های بودایی »کرمه« موجب اثرگذاری بر ادراک و آ

می‌شود و پس از مرگ شرایط زندگانی بعدی را برایش آماده می‌سازد؛ پس صور مثالی یا همان کهن‌الگوها 

گاه اثر گذاشته، موجب تناسخ خواهند شد.  گاه و ناخودآ بر هر دو حوزۀ خودآ

بیمارانش  خواب‌های  سلسله  یک  بر   
ً
عمدتا که  انسان  وجود  گاه  ناخودآ درباره  یونگ  مطالعات 

تمرکزیافته بود، او را به باور به تناسخ کشاند. از دیدگاه یونگ خواب مجموعه‌ای از نمادهاست که ریشه 

گاه  گاه دارد و باید تفسیر شود تا معنا یابد؛ در واقع خواب همان چیزی را می‌گوید که ناخودآ در ناخودآ

می‌کوشد بگوید. 

او دریافت بعضی بیماران او خواب‌هایی مشابه مضامین کتاب مقدس، طومارهای مصری و... دارند، 

 از 
ً
بدون اینکه پیش‌تر تماسی با آنها داشته باشند؛ ازاین‌رو نتیجه گرفت که اطلاع از این امور کهن احتمالا

 ایشان پیش‌تر نیز زندگی‌هایی 
ً
گاه آن افراد ذخیره شده است. پس احتمالا گذشته‌ای دور در مخزن ناخودآ

تجدید  دوباره  نمادین  خواب‌هایی  به‌صورت  آنان  گذشته  زندگانی  به  مربوط  تصاویر  اکنون  و  داشته‌اند 

می‌شوند )یونگ، 1403، ص103-93(.

به زندگی مدرن«  به‌واسطۀ »معنابخشی  بیشتر  یونگ  از جانب  تناسخ  اینکه طرح مقوله  نکته دیگر 

است و نه به سبب ابهامی که گفته می‌شود در مورد سرنوشت روح پس از مرگ یا وجود خدا، یا جایگاه 

شرور وجود دارد )یونگ، 1401ج، ص۴۰(.

به معنای عدم خیر  نیز  از دیدگاه یونگ خداوند وجود دارد و جامع همه اضداد است. شر و بدی 

نیست و خودش فی‌نفسه وجود دارد؛ از این‌رو شر و بدی ناشی از وجود انسان نیست، چون پیش‌تر از 

او هم وجود داشته است )یونگ، 1398، ص۷-۸(؛ با این‌ وصف، تناسخ ازآن‌جهت اتفاق نمی‌افتد تا 

گاه و انعکاس آن  انسان‌ها به پاداش یا مجازات کردار خودشان برسند، بلکه تداوم صور مثالی در ناخودآ

گاه فعلی می‌باشد که موجب »تولد دوباره« است. در خودآ



130...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

2. نقد و ارزیابی رویکرد یونگ به تناسخ
در ادامه به نقد و بررسی تطبیقی مبانی روان‌شناختی و دین‌پژوهی یونگ پرداخته‏ می‌شود و سپس تقریر و 

ه رویکرد یونگ به تناسخ براساس مبانی حکمت متعالیه مورد نقد و بررسی قرار می‌گیرد.
ّ
ادل

2-1. نقد مبانی
در این بحث پس از تحلیل مبانی نظری یونگ که حاکم بر نظام روان‌شناختی تحلیلی وی است، به نقد 

و ارزیابی تطبیقی پیش‏فرض‏های روان‌شناختی یونگ پرداخته ‏می‌شود.  

2-1-1. عالم مثل و کهن‌الگوها
یونگ از »کهن‌الگوها« به »صور ازلی«، »صور مثالی« و »الگوهای باستانی« نیز یاد‏ می‏کند )بتولی، 

گاه جمعی که یونگ آن را عمیق‏ترین لایۀ روان آدمی می‏داند، همان جهان  ناخودآ 1376، ص224(. 

مثالی و یا عالم مثل افلاطون و عالم »فروهرهای« زردشت است؛ با این تفاوت که از بیرون به درون آورده 

شده است. آوردن چنین عالمی از ورای عالم کبیر به اعماق عالم صغیر به معنای اصل شمردن انسان 

و قرار دادن وی در مرکز عالم می‌باشد و بدین‌ترتیب تأسیس نوعی متافیزیک باطنی در مقابل متافیزیک 

برون انسانی و برون جهانی است )پورنامدارایان، 1388، ص56(.

عالم مثل افلاطونی عالمی است که اصل و حقیقت همه اشیا در آن قرار دارد و هر آنچه در این عالم 

مادی قابل تجربۀ حسی است به‌منزلۀ مجاز و بازتاب آن حقایق آسمانی می‌باشد و هرچه در این جهان از 

اشیا، اخلاقیات و مفاهیم وجود دارد، مصادیق جزئی از کلیات حقیقی عالم مثل است. 

تمثیل »غار افلاطون« جایگاه معرفتی انسان‏ها نسبت به حقایق مثالی عالم را بیان می‌کند. از نظر 

افلاطون دو عالم وجود دارد؛ یکی عالم »حقایق« و دیگری عالم »سایه‏ها« که بازنمود عالم حقایق‏اند. 

افلاطون  مثل  را عمیق‌ترین لایۀ روان می‏داند شبیه همین جهان  آن  یونگ  گاه جمعی که  ناخودآ ضمیر 

می‌باشد؛ با این تفاوت که جنبۀ روان‌شناختی یافته است.

در مقابل این برداشت یونگ از مثل، ملاصدرا ضمن پذیرش کلیات نظریه »مثل« در ضمن مبحث 

وجود ذهنی کتاب اسفار، نظریات فراوانی دارد که براساس آن به تکمیل و تنقیح این نظریه پرداخته است 



131................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

)شیرازی، 1410، ج1، ص307(؛ نخست اینکه صدرا رابطه بین مثل و سایه‌ها را رابطه علت و معلولی 

بین جواهر بالاتر با جواهر عالم پایین و در قالب تقدم علی و معلولی تبیین می‌کند )همان، ص440(؛ 

دوم آنکه صدرا تنها راه درک و رسیدن به مثال را تجرد از عالم حس می‏داند )همان، ص504(.

اما کهن‌الگوهای باستانی یونگ در همین دنیای مادی بر اثر تجارب نیاکانی به‌تدریج شکل یافته‏اند و 

در نوع بشر انباشته شده‏اند و سرمایه‏ای را پدید آورده است که از نسلی به نسل دیگر منتقل می‏شود. پس 

می‌توان نتیجه گرفت که یونگ با دید روان‌شناسانه نتوانست پایۀ وجودشناختی برای »مثل« قائل شود و 

وجود آن را بیرون از وجود انسان اثبات کند؛ درنتیجه واقعیت آن را در عمیق‌ترین لایۀ روان آدمی پذیرفت.

شده  پذیرفته  فلسفه  در  ه« 
ّ

معد »علل  به‌عنوان  ژنتیکی  امور  توارث  که  داشت  توجه  باید  درنهایت 

است، اما توارثی شدن مفاهیم یادگیری شده حتی از دیدگاه نظریات غالب روز در »ژنتیک مولکولی« 

مورد پذیرش قرار نگرفته است؛ در واقع علم عصب‌شناسی هنوز نتوانسته است مکانیسم به دام افتادن 

اطلاعات در مغز را به روشنی توضیح دهد )بتولی، 1376، ص192(.

2-1-2. تعالی و تفرّد
مفهوم  این  به  می‌دهد  ارائه  کمال  و  تفرد  فرایند  برای  یونگ  که  روانی  رویکرد  پذیرش  ملازمۀ  واقع  در 

 طبیعت‏گرایانه سیر کند و انسان همواره موضوع مطالعۀ تجربی و 
ً
است که مطالعۀ انسان در قالبی کاملا

 روانی قرار گیرد، نه به‌عنوان موجودی پیچیده‏تر از حیوانات دیگر و نه فراتر از عالم ماده )شکرکن و 
ً
صرفا

دیگران، 1394، ج1، ص263(.

در مقابل، حکمت متعالیه از سفری واقعی در قلمرو وجود سخن به میان می‏آورد؛ صدرا از چهار 

سفر عرفانی سخن می‌گوید و نظام فلسفی خود را بر پایۀ آن بنا می‌نهد و معتقد است مسیر تعالی انسانی 

از رهگذر این چهار مرحله به کمال می‏رسد. البته قدم‌ نهادن در این مسیر مستلزم جهاد اکبر است؛ این 

مراحل عبارت‌اند از: سفر از خلق به حق، سفر از حق به حق بالحق، سفر حق به خلق بالحق و در انتها 

سفر خلق به خلق بالحق )جوادی آملی، 1388، ص126(.

بنابر عقیده صدرالمتألهین نفس از دو نیرو و قوه نظری و عملی بهره‌مند است؛ یکی برای صدق و 

کذب و دیگری برای خیر و شر در جزئیات، یکی برای واجب و ممکن و ممتنع و دیگری برای جمیل 



132...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

و قبیح و مباح که هریک از این قوا شدت و ضعف داشته، و در شدت و ضعف نیز مراتب عدیده دارد و 

زمانی کمال حقیقی انسان تحصیل می‌گردد که این دو نیروی الهی به ودیعه نهاده شده در نهاد انسان به 

کمال خود برسند )زینتی، 1383، ص121(.

بدین‌سان اگر انسان به‌حسب عمل از تمام صفات حیوانی دور گردد )هرچند در توان بشر نیست که 

از تمام آنها جدا شود( و به‌حسب نیروی علم و نظر به نور ایمان و یقین و درنهایت به ایمان شهودی و علم 

عینی و یقین حضوری و حقیقی برسد، او انسان کامل است )شیرازی، 1419، ص186(.

2-1-3. خیال و رؤیا
برای  یونگ  با رؤیاهای صادقه است؛  یونگ، مواجهۀ  نظام روان‌شناسی  از چالش‏های پیش روی  ‏یکی 

تبیین رؤیای صادقه به ماوراءالطبیعه استناد نمی‏کند، بلکه آن را با مقارنت همزمان امر ذهنی و فیزیکی 

با  توضیح می‌دهد. او هر دو جنبه از رویدادهای فیزیکی و روانی را متعلق به یک واقعیت می‌داند که 

یکدیگر همبسته‌اند. 

همان‌طور که پیش‌تر بیان کردیم واقعیت نهایی از نظر یونگ کهن‌الگوهای ناهشیار جمعی است. 

یونگ معتقد به نظریه یگانه‌انگاری خنثی می‌باشد و شکل‌گیری تمایز بین امر ذهنی و عینی را در سطح 

گاهی جستجو می‌کند؛ بنابراین، اگر تصورات ذهنی ما عینیت پیدا می‌کند به دلیل مقارنت و توازی بین  آ

رویدادهای فیزیکی و روانی است. درنهایت یونگ از بسیاری امور همچون روح، مرگ و رؤیا تعریفی 

 طبیعی ارائه می‏دهد و در مواجهۀ با این امور رویکردی ناتورالیستی دارد.
ً
کاملا

گاه تصویر می‌کند و عمر خود را در راه کشف  همچنین تمام آنچه که یونگ از مکاشفات ضمیر ناخودآ

آن هزینه کرده است، تنها شامل اموری می‏شود که در حکمت متعالیه از آن به »خیال متصل« یاد می‏کنیم.

بسیاری از تحلیل‌های یونگ درباره تجربه‌های دینی، شبه دینی و آنچه که نامش را »تجربه‌های تعالی 

حیات« می‏نامد؛ در واقع فاقد اعتبار لازم در زمینۀ کشف و شهود حقیقی و اتصال به عوالم وجودی دیگر 

هستند و تنها در دسته خیال متصل انسانی و رؤیاپردازی تقسیم‏بندی می‏شوند؛ همچنین موارد درستی 

همچون تجربه‌های نزدیک به مرگ، احضار ارواح و گواهی ادیان بر وجود عوالم دیگر و طرح معاد، از 

سوی وی نادیده گرفته شده یا دوباره در فضای روانی و مادی توضیح داده می‏شود.



133................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

بر آن، همچنین  نه عارض  به نفس هستند  قائم  اینکه صور خیال  و  از تجرد خیال  نبود درک یونگ 

بی‌اطلاعی یا باور نداشتن وی به عوالم کلان وجودی که انسان نیز مرتبط با آنهاست؛ از جمله ریشه‌های 

اصلی شکل‌گیری رویکرد روان‌محور یونگ به‌ نظام هستی است.

تضمین  برای  لازم  هستی‌شناختی  چارچوب  و  تکیه‌گاه  فاقد  که  این‌روست  از  روان‌شناسی  ناتوانی 

نقش‌جهان میانه است. تفاوت اساسی و ذاتی دو روش روان‌شناختی یونگ و مابعدالطبیعة حکمت متعالیه 

در همین‌جاست؛ عالم مثال برای‌آنکه از قوه خیال متصل متمایز شود، نیازمند یک ‌پایۀ وجودشناختی قائم 

به خویش بود که روان‌شناسی غرب هنوز مصالح این پایۀ وجودی و قالب متافیزیکی را در اختیار ندارد 

که نقش جهان میانجی را از دیدگاه وجودشناختی تأمین می‌کند؛ زیرا چنین جهانی اگر پایۀ جهان‌شناختی 

و وجودشناختی نداشته باشد به آشفتگی برخاسته از خیال می‌انجامد.

2-1-4. ناتورالیسم و مادی‏گرایی
بی‌اطلاعی یونگ از نظامات فلسفی اشراقی و متعالیه یکی از نقاط ضعف مهمی است که به شکل‌گیری 

نظامی مادی در اندیشه یونگ می‌انجامد. چه ‌بسا وی در تفسیر اختلافات ادیان و آیین‌های شرق و غرب 

در مسافرت‌های فراوان خود به نقاط مختلف جهان، چاره‌ای جز تفسیری ذهنی از این امور نیافته است. 

یونگ حتی در مواجهه با قرآن کریم نیز تفسیری مادی‌انگارانه و روانی و جدای از حقایق خارجی 

گاه معرفی  ارائه می‌دهد؛ تا آنجا که سفر موسی و خضر را نمونه‌ای برای فرایند تفرد و کشف ضمیر ناخودآ

می‌کند. یونگ بر این باور است که قرآن در سوره کهف، با وجود ظاهر ازهم‌گسیخته و ناملموس خود، 

 کامل از »دگرگونی روان« یا »ولادت مجدد« ترسیم می‌کند که وی آن را به علت بصیرت 
ً
تصویری تقریبا

روان‌شناختی خود به‌عنوان فرایند »تفرد« معرفی می‌کند. البته وی معتقد است به دلیل قدمت حکایت و 

گاهی قرار دارد و به‌صورت حکایتی   خارج از حیطه خودآ
ً
طرز فکر پیشین پیغمبر اسلام، این فرایند کاملا

رمزی در مورد یک یا دو یار و اعمالشان انعکاس می‏یابد؛ پس در دیدگاه وی این حکایت تا این حد 

غیرملموس و فاقد پیوستگی منطقی به نظر می‏رسد.  

کارل یونگ معتقد است که این حکایت »صورت مثالی« یا »کهن‌الگوی« مبهم دگرگونی را چنان 

 ارضا می‌کند و به این دلیل است که چهره خضر 
ً
خوب بیان می‌کند که شور مذهبی عرب آن زمان را کاملا



134...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

در عرفان اسلامی نقشی چنان پراهمیت دارد )یونگ، 1390، ص100(؛ در واقع، تمام منازعات یونگ 

گاه صورت می‏پذیرد. یونگ ریشۀ همه تعارضات فرهنگی را در ذهن و  در نبردگاه ذهن و ضمایر ناخودآ

طبیعت مادی بشر جستجو می‌کند و این مادی‌نگری به‌خاطر فقدان جهان‏شناسی مطابق با واقع است. 

یونگ ذهن و بدن را دو جنبۀ متفاوت از یک واقعیت می‏داند و با عناوینی همچون تجرد نفس، رابطه و 

نفس و بدن و عوالم وجودی به کلی ناآشناست. 

2-1-5. دین‏پژوهی
دین در چشم‌انداز فلسفى ملاصدرا حقیقتی بی‌پایان و زوال‌ناپذیر است. وی همانند هگل بر آن است که 

باید از سطح اندیشۀ دینى عادى فراتر رفت و به برداشتى نظرى و عمیق از دین نائل شد که بر ناسازگاری‌ها 

و ناسازی‌ها غالب آمده باشد؛ درنتیجه همان‌طور که ملاحظه شد صدرا برخلاف یونگ، دین را حقیقتی 

واقعی و نه نشئت‌گرفته از آداب‌ و رسوم و منحصر در چارچوب‏های ذهنی می‏داند. 

باید  باشند  اندازه سودمند  به یک  این گزاره‌ها  ادیان مختلف گزاره‌های متناقض دارند. اگر  بی‌تردید 

ملزومات عقلی آن را نیز پذیرفت؛ از جمله آنکه میان علت و معلول رابطۀ عینی و حقیقی وجود نداشته 

به معنای سفسطه  امر  این  ایجاد شوند. پذیرش  از یکدیگر  باشد و علل و معلول‏های متفاوت بسیاری 

مطلق است. پس مدلولات التزامی نظریۀ یونگ تناقض‏آمیز است؛ همچنین اثر تربیتی داشتن یک گزاره 

فرع بر صدق آن است و اگر آن گزاره صادق نباشد هیچ اثر تربیتی ندارد، مانند اینکه گفته شود دروغگو 

چیست؟  آن  تربیتی  اثر  نباشند  صادق  گزاره‌ها  این  اگر  شد.  خواهد  مجازات  دزد  یا  دید  خواهد  زیان 

)ملکیان، 1378، ص442(. 

فلسفه »هرمسی«  و  »نوافلاطونی«، مکتب  و  »افلاطونی«  فلسفۀ  »آیین غنوصی«،  از   
ً
کاملا یونگ 

گاه بوده است و از  و تفکرات دینی، عرفانی و فلسفی »هندوستان« اعم از »هندوئیسم« و »بودیسم« آ

سویی هیچ‌گونه آشنایی با »حکمت اشراق« و »حکمت متعالیه« نداشته است؛ همچنین وی در بسیاری 

از موارد مانند مسئله تناسخ به ‌صورت گزینشی عمل کرده، به بررسی نظریات مقابل مانند معاد نپرداخته 

فهم  دایره  از  فراتر  یا  و  تبیین‌ناپذیر  را  آنان  پدیده‌های مختلف،  با  مواجهه  در  موارد  بسیاری  در  و  است 

می‏خواند و درنهایت قائل به روانی بودن این پدیده‏ها می‏شود.



135................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

درمقابل رویکرد یونگ، حکمت متعالیه حتی‌الامکان تمام نظریات موجود و قابل ‌دسترسی را بررسی 

می‌کند و با توجه به اصول فلسفی نوآورانه خود به جرح‌وتعدیل نظریات مختلف می‌پردازد. این روش 

معارف  عرصۀ  در  می‌شود  سبب  که  می‌دهد  متعالیه  حکمت  به  را  بالایی  تطبیق‌پذیری  قابلیت  فلسفی 

مختلف  آموزه‌های  و  باشیم  اسلام  معارفی  حوزه‌های  تمامی  در  یکپارچه  نظامی  ارائه  شاهد  اسلامی 

مکاتب گوناگون فلسفی، عرفانی و متون نقلی را به‌خوبی در خود هضم کرده است؛ همچنین از سوی 

دیگر این قابلیت، قدرت ویژه‌ای در تطبیق دیگر آموزه‌های مکاتب گوناگون جهان را پیش روی حکمت 

متعالیه قرار می‌دهد.

 البته متأسفانه نظام فکری صدرایی به‌خوبی به شرق و غرب انتقال نیافته، در مواردی که گزارش‌هایی از آن 

 سطحی یا نادرست از آن منتهی شده است )طباطبایی، 1390، ص15-14(.
ً
صورت ‌گرفته به تصویری کاملا

2-2. نقد تقریر و رویکرد یونگ

2-2-1. ابطال تناسخ ملکی

چنان‌که بررسی شد یونگ تقریری روان‌شناسانه از تناسخ ارائه ‏می‏دهد، اما منکر جمع شدن تناسخ ملکی 

گاهی گذشتگان در فضایی طبیعی و ژنتیکی  انتقال آ از فرایند  نیز نیست؛ همچنین  بازتولد  با  و تجسد 

سخن به میان می‏آورد؛ در مقابل، حکمت متعالیه با توجه‌ به نظام هستی‌شناسی خود هرگونه تناسخ در 

گاهی را به  ساحت عالم ماده را مردود می‏داند و ضمن پذیرش تأثیر علل معده و وراثت، فرایند انتقال آ

خاطر حدوث نفس جدید مردود می‏شمارد.

یک از براهینی که صدرالمتألهین بر ابطال تناسخ اقامه می‏کند، برهان قوه و فعل است. این برهان 

آغاز  اینکه نفس در  یعنی  ناطقه است؛  بودن نفس  البقاء  الحدوث و روحانیه  بر نظریه جسمانیه  مبتنی 

پیدایش، طبیعی و جسمانی و بلکه پست‌تر از ماده بوده است؛ چنان‌که خداوند متعال می‌فرماید: »هل 

« )دهر، 1(. پس در آغاز شیء بسیار ناچیزی بود و 
ً
أتى على الانسان حين من الدهر لم یکن شیئا مذکورا

پس از حرکات جوهری و استكمالات ذاتی، مانند گیاهی که از گل و خاک جسته و نیروی رشد و ترقی 

بر خود بسته و با نفس نباتی از زمین رها شده، نفس ناطقه نیز از مرحلۀ طبیعی جسمانی ترقی می‌کند، 

مجرد و روحانی می‌گردد و پس از مفارقت از بدن، روحانی محض می‌شود.



136...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

این برهان قوه و فعل مبتنی بر چند مقدمه است: 

مقدمه اول: باید بدانیم که نفس ناطقه تعلق ذاتی به بدن دارد؛ یعنی تعلق نفس با بدن از مقومات 

نفس است.

مقدمه دوم: ترکیب میان نفس و بدن اتحادی است. بدن محل نفس است و محل در اینجا به معنای 

اعم آن مدنظر است که شامل متعلق آن هم می‌شود و بدین صورت می‌توان گفت که نفس ناطقه که فصل 

اخیر انسان است، صورت نوعیه اوست و بدن هم ماده اوست و ترکیب میان این دو انضمامی نیست. 

مقدمه سوم: هریک از نفس و بدن دو مسیر حرکت جوهری‌اند؛ هر دو در بدو امر بالقوه‌اند و با هم 

از قوه به فعل خارج می‌شوند. 

مقدمه چهارم: هریک از مراتب حرکت جوهری نفس ناطقه که آنها را »شئون ذاتیه« می‏نامیم، در 

مقابل شئون ذاتیه‏ای که برای بدن هست، از کودکی تا پیری مراتب تکاملی خاص خودش را می‌پیماید.

درنتیجه اگر بگوییم نفس انسانی که حرکت جوهری خود را پیموده، به تکامل رسیده و بالفعل گردیده 

و به مرحلۀ تجرد واصل شده بخواهد با یک بدن مادی بالقوه ترکیب شود، آن هم ترکیبی اتحادی، معنای 

این کلام، اتحاد امر بالفعل با امر بالقوه است که یا امر بالفعل بالقوه شود یا امر بالقوه بدون تدریج و 

تكامل، بالفعل شود و این امر نیز به‌خاطر اتحادشان  و حکم احد المتحدين حكم الآخر است. 

می‌توان گفت معنای کلام یادشده معدوم شدن موجود است؛ چون وجود، فعلیت است و این محال 

است که بالفعل بالقوه شود؛ یعنی حیوان پس از تمامیت خلقت دوباره نطفه شود، چراکه حرکت جوهری 

ذاتی و خلاف آن محال است و الذاتى لايختلف ولايتخلف و یا اینکه بالقوه بدون تدریج و تکامل به 

 این نوع ترکیب بین دو چیزی که 
ً
فعلیت برسد؛ درحالی‌که ترکیب بین بدن و نفس اتحادی است و اصلا

یکی بالقوه باشد و دیگری بالفعل باشد رخ نمی‌دهد )شیرازی، 1410، ج9، ص290-286(.

2-2-2. تناسخ ملکوتی 
در مقابل فرجام‏شناسی که نظام روان‌شناسی یونگ در ساحت کهن‏الگویی برای آدمی تصویر می‏کند، 

حکمت متعالیه فرایند »تجسم اعمال« را تصویرسازی می‌کند. مبنای صدرالدین شیرازی این است که 

تناسخ در نشئه دنیایی محال است، ولی در نشئه دیگر به این معنا که مصور به‌صورت حیوان یا جماد گردد 



137................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

مانعی ندارد؛ آن هم برحسب اخلاق دنیّه که نزد اهل کشف و شهود محقق می‌باشد و بنابر آیات و روایات 

مورد قبول است، مانند آيه »وجعل منهم القردۀ والخنازير« )مائده، 60(.

صدرالدین شیرازی می‌گوید: »نسخ« در باطن امت بسیار است و چندین قرده، خنازیر و عبد طاغوت 

در لباس زهد و صلاح ببینید که همه به جهت پیروی شهوات و متابعت شیطان چگونه از فطرت اصلی 

برگشته و با بهائم و شیاطین تبدیل شده‏اند و به این صورت‌ها در روز حشر مصور و مجسم خواهند شد 

و به هیئت این جانوران بروز خواهند کرد. نفس انسانی اعم از اینکه از سعدا يا اشقیا باشد هنگامی که به 

مرحله معینی از کمال خود برسد از بدن عنصری بی‌نیاز می‌‌شود و آن را رها می‌کند و در آخرت با کمک 

نیروی عقل مجرده و تخیل توانایی می‏یابد تا بدن جدیدی برای خود بسازد و این بدن که جسمی اخروی 

است، می‌تواند رنج و آسایش اخروی را درک کند.

تأیید می‌کند که همان محشور شدن  به عبارتی نظرات و اصول ملاصدرا، تناسخ جسم ملکوتی را 

نفس انسانی بر طبق اعمال دنیا و ملکات و دنیوی اوست. از نظر وی تناسخ ملکوتی درست و چهره 

است  آمده  بسیاری  روایات  در  که  همان‌طور  ندارد؛  عقل  با  منافاتی  و  است  جسمانی  معاد  از  دیگری 

نیّات و مطابق اعمالشان محشور می‌شوند، یعنی نوع غالب عملی که در دنیا  بنابر  انسان‌ها در قیامت 

انجام داده‌اند در شکل اخروی آنها نمودار می‌‌شود؛ زیرا نفس در دنیا با آن خو گرفته، عادت کرده و در 

قیامت هم آن را خیال و مثل آن برای خودش بدنی می‌سازد. 

بنابراین بدن اخروی »مثالی« است و »تجرد خیالی« دارد و دلیل اینکه قوۀ خیال نفس، توان خلق 

 يقف نیست؛ زیرا نفس مظهر 
ّ

صور مادی را دارد، به سبب »عليّت« نفس است و برای نفس هم حد

فاعلی  تعلیلی و  با حیثیت  توانست  فاعل حقیقی است. درنتیجه وقتی نفس  آن  الهی و رقیقه  فاعلیت 

و جنبۀ  اراده  بر  مبتنی  بالضروره در آخرت هم که عالمی  ایجاد کند،  دنیا مخلوق مادی  این  در  خود 

1389، ص549- )پویان،  بدن جسمانی  از جمله خلقت  باشد  داشته  است می‌تواند خلقت  فاعلی 

.)551

2-2-3. تکامل و تعالی
گاه می‏داند،  ناخودآ گاه و  به هماهنگی ضمیرهای خودآ انسان را وابسته  تعالی  یونگ حرکت تکاملی و 



138...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

 ذهنی و مادی که آن را »تفرد‏« معرفی می‌کند؛ در مقابل حکمت متعالیه، تکامل انسان را 
ً
فرایندی کاملا

در قالب »حرکت جوهری« و در نظام کلان عوالم وجودی تعریف می‌کند.  

حرکت جوهری ابتکار صدرالمتألهین است که در پرتو اثبات آن بسیاری از مشکلات فلسفی حل 

این اصل  اثبات  با  است  توانسته  او  را شکل می‌دهد.  بنیاد جهان‌شناسی ملاصدرا  اصل،  این  می‏شود. 

فلسفی، مشکل ارتباط نفس و بدن و مسئله معاد جسمانی و ده‌ها مسئله مربوط به بحث معاد و جاودانگی 

انسان ازجمله تناسخ را حل کند. باید این اصل را که نظریه‌ای جامع و وحدت‌بخش است، به ‌منزلۀ یکی 

از ویژگی‌های اساسی و ممتاز نظریه‌پردازی ملاصدرا به شمار آورد )اکبریان، 1388، ص15(.

ملاصدرا مطابق اصل حرکت جوهری، »نفس« را محصول حرکت جوهری بدن می‌داند. در نظر او 

نفس موجود خاصی می‌باشد که در پیدایش و ظهور نیازمند زمینۀ مادی است؛ نخست به‌صورت جسم 

ظاهر می‌شود و آنگاه از راه حرکت جوهری به نفس نباتی، نفس حیوانی و سرانجام نفس ناطقه انسانی 

تبدیل می‌شود.

همه این مراحل در جوهر ابتدایی به نحو قوه تحقق دارند و پس از طریق تحول ذاتی درونی و در تمامی 

این مراحل وجودی، درنهایت از تعلق ماده و قوه آزاد می‌‌شود؛ براین‌اساس ملاصدرا این قاعده فلسفی 

»النفس جسمانيه الحدوث و روحانيه البقاء« را به دست می‏آورد )شیرازی، 1410، ج8، ص223(.

2-2-4. نظریه جسمانیه الحدوث و روحانيه البقاء 
نبود تصویری شفاف از رابطه نفس و بدن و فقدان نظام هستی‌شناسی متقن، علت اصلی شکل‏گیری نظام 

ذهنی روان‌شناختی یونگ است. یونگ در هیچ‌یک از تحلیل‌های خود نمی‏تواند واقعیتی ماورای بدن و 

ذهن آدمی را تصویرسازی کند. درنهایت وی حدوث انسان را در عالم ضمایر ذهنی معرفی می‌کند و 

گاه می‏داند. بقای انسان را نیز در عالم کهن‌الگوهای ضمیر ناخودآ

و  الحدوث  »جسمانیه  کوتاه  عبارت  در  نفس  حدوث  درباره  ملاصدرا  دیدگاه  نظریه،  این  برابر  در 

روحانيه البقاء« خلاصه می‌شود؛ این سخن به معنای آن است که ماده جسمانی بر اثر حرکت جوهری 

خود به‌تدریج مراتب کمالی وجود را می‌پیماید تا آنجا که به مرز ماده و تجرد می‌رسد، در ادامۀ حرکت 

از عالم ماده گذر می‌کند و در مراتب طولی تجرد تکامل می‌یابد. در خلال این حرکت جوهری و در مرز 



139................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

بین ماده و تجرد، متحرک به »نفس انسانی« مبدل می‌شود و سپس نفس مزبور با به‌کارگیری آلات خود 

به‌مراتب کمالی ادراک و وجود نائل می‌آید. نتیجه آنکه نفس ناطقه، جوهر متجددی است که در یکی از 

مراحل حرکت جوهری پدید می‌آید؛ بنابراین چنین نفسی موجودی حادث است نه قدیم. 

2-2-5. تأثیر بدن و نفس بر یکدیگر
ضمایر  تأثیرات  می‌کند،  اشاره  آن  به  مفصل  به‌صورت  »بازتولد«  مقاله  در  یونگ  که  اموری  ازجمله 

 بحث تأثیر نفس 
ً
گاه و فرایند »تفرد« بر رشد شخصیت یا دگرگونی‌های مربوط به آن است. مسلما ناخودآ

و بدن بر یکدیگر در طول حیات مشترکشان از مباحث مهم در شناخت انسان است.

ارتباط بین نفس و بدن در طول حیات توأم و مشترک و تأثیر متقابل آن دو بر یکدیگر، واقعیتی است 

که هر انسانی در زندگی خود آن را تجربه می‌کند؛ زیرا هر ضربه‌ای که بر بدن وارد می‌آید نفس آدمی را 

به‌طور مستقیم متأثر می‌سازد و سبب احساس درد می‌شود. اختلال در هر عضوی از اعضای بدن موجب 

پیدایش اختلال در امور نفسانی مربوط به همان عضو می‌شود، دیدن، شنیدن، به‌خاطر سپردن، به‌ یاد 

آوردن، فکر کردن، شاد شدن، غمگین شدن، لذت ‌بردن و... با اینکه اموری روانی هستند، بدن در تحقق 

آنها نقش بسیار مهمی ایفا می‌کند؛ به‌گونه‌ای که اگر تأثیروتأثر عصبی غددی و ماهیچه‌ای نباشد، تحقق 

این امور نفسانی امکان‌پذیر نیست. 

و منفی  دارد. هیجانات مثبت  تأثیر  انسانی  ارگانیسم  و  بدن  نیز در  نفسانی  از سوی دیگر تحولات 

با  التهاب‌های روحی منفی  یا ناسلامتی بدن نقش مهمی دارند. هیجان‌ها و  انسان در رشد و سلامت 

ضعف اعصاب، ناهنجاری‌های گوارشی، فشارخون و قند و دگرگونی در حالت‌ها و رنگ چهره همراه 

 با لاغری و فرسودگی جسم توأم می‌شود؛ در 
ً
هستند. تألم‌های روحی و غم و اندوه شدید انسان معمولا

مقابل هیجانات مثبت در نشاط بدن و سلامتی آن نقش بسزایی دارد. امروزه فلاسفه بزرگ و اندیشمندان 

بدن  و  نفس  متقابل  تأثیر  و  ارتباط  از  نمونه‌هایی  به  خود  پژوهش‌های  در  روان‌شناسی  و  زیستی  علوم 

رسیده‏اند )عارفی شیرداغی، 1396، ص239(.



140...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

2-2-6. روان‌شناسی و فلسفه
نظریۀ ملاصدرا در مورد رابطۀ نفس و بدن آشکارا دو گونه روان‌شناسی را طرد می‌کند؛ یکی، روان‌شناسی 

مبتنی بر ثنویت فلسفی که آنچه را نمی‌تواند به بدن مربوط سازد به موجود مجرد جداگانه به نام نفس 

مرتبط می‌کند که در بدن مستقر است؛ دوم، روان‌شناسی مبتنی بر وحدت‌گرایی مادی که در آن وجود 

نفس انکار شده، و همه رفتارها و پدیدارهای روانی با توسل به فیزیولوژی یا نوروفیزیولوژی تبیین می‌شود 

)خرازی، 1383، ص19(.

بنابراین روان‌شناسی متناسب با فلسفه صدرایی راه میانه‌ای را می‌پیماید، راهی که نه به‌سوی آن پیش 

می‏رود که همه‌چیز را در نفس مجرد جستجو کند یا بدتر از آن نفس مجرد را در مقر بدن، محور کار قرار 

دهد و نه به‌سوی تحویل‌گرایی پیش می‌رود که هر پدیدۀ مربوط به سطوح عالی فعالیت روانی را براساس 

حالات مادی و عصب‌شناختی بدن تبیین کند )خرازی، 1383، ص21(.

روان‌شناسی با فلسفه ارتباط تنگاتنگی دارد و این ارتباط به‌خاطر موضوعش می‌باشد که رابطه ذهن 

و بدن است. نفس در یک‌مرتبه کامل می‌شود، تکامل پیدا می‌کند و درنتیجه بُعد تجردی و غیرمادی هم 

دارد. صدرالمتألهین نسبت به انسان می‌گوید که او در همان آغاز از یک کمال حیاتی برخوردار است، 

بنابر نظریه حرکت جوهری و اشتداد در حرکت، این نفس  اینکه فعالیت‌های حیاتی انجام گیرد.  برای 

 این خصوصیت را دارد و چنان هم نیست که کمالات گذشته را از 
ً
تکامل می‌یابد و استکمال هم اصولا

دست بدهد، بلکه تمام کمالات گذشته را زیر پوشش قرار می‌دهد و این حرکت ادامه می‌یابد تا اینکه این 

نفس به مرحله تجرد می‌رسد؛ یعنی مرتبه‌ای از مراتب نفس غیرمادی می‌شود. وقتی جوانۀ غیرمادی زده 

می‌شود آن وقت این اتصال با تمام مراتب دیگر باقی است. 

براساس نظر صدرالمتألهین تمام فعالیت‌ها به شکلی ارتباط با نفس دارد و بنابراین نفس یک‌مرتبه‌اش 

مادی و مراتب دیگرش با هم متفاوت است؛ بعضی مراتبش تجرد دارد در حد تجرد ضعیف و بعضی 

ترسیم می‌کند همان  نفسی که صدرالمتألهین  به‌عبارت ‌دیگر  بالاتر،  مراتب  دارد در حد  مراتبش تجرد 

نفسی است که از بعد غیرمادی ما شروع و شامل بدن ما هم می‌شود. 



141................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

نتیجه‌گیری
این پژوهش، نقد رویکرد یونگ به تناسخ را با تکیه بر مبانی حکمت متعالیه بررسی کرده است. یونگ 

گاه جمعی  ادامه مسیر انسان پس از مرگ را به‌صورت ناتورالیستی و از راه کهن‌الگوهای ضمیر ناخودآ

گاه تبدیل می‌شوند و  تصویر می‌کند. وی بر این باور است که انسان‌ها به بخشی از این ضمیر ناخودآ

کهن‌الگوها زندگی آینده دیگران را شکل می‌دهند. این دیدگاه می‌تواند به مفهوم عامی از تناسخ و تجسد 

بینجامد.

اما ملاصدرا به‌نحو متفاوتی، فرایند »حرکت جوهری« را برای توضیح تکامل انسان ارائه می‌دهد و 

بر این باور است که نفس انسان از ماده جسمانی ناشی می‌شود، ولی در ادامه با پیمودن مراتب کمال به 

تجرد می‌رسد. این دو دیدگاه به‌روشنی تفاوت‌های بنیادینی در فهم انسان از مرگ و بقای آنها را نمایان 

می‌سازد، چنان‌که آثار خوانش یونگ از تناسخ را می‏توان در مواجهه وی با قرآن کریم در ضمن داستان 

حضرت موسی و خضر ملاحظه کرد.

یکی،  می‌کند؛  طرد  را  روان‌شناسی  گونه  دو  آشکارا  بدن  و  نفس  رابطۀ  مورد  در  ملاصدرا  نظريۀ 

روان‌شناسی مبتنی بر ثنویت فلسفی که آنچه را نمی‌تواند به بدن مربوط سازد به موجود مجرد جداگانه به 

نام نفس مرتبط می‌کند که در بدن مستقر است؛ دوم، روان‌شناسی مبتنی بر وحدت‌گرایی مادی که در آن 

وجود نفس انکار شده، و همه رفتارها و پدیدارهای روانی با توسل به فیزیولوژی یا نوروفیزیولوژی تبیین 

می‌شود.

بنابراین روان‌شناسی متناسب با فلسفه صدرایی راه میانه‌ای را می‌پیماید، راهی که نه به‌سوی آن پیش 

می‏رود که همه‌چیز را در نفس مجرد جستجو کند یا بدتر از آن، نفس مجرد را در مقر بدن، محور کار قرار 

دهد و نه به‌سوی تحویل‌گرایی پیش می‌رود که هر پدیدۀ مربوط به سطوح عالی فعالیت روانی را براساس 

حالات مادی و عصب‌شناختی بدن تبیین کند.

درنهایت این پژوهش ظرفیت حکمت متعالیه را در زمینه مطالعات روان‌شناسی به نمایش گذاشته 

است؛ با این حال، این نظام فکری به‌خوبی به دانشمندان غربی انتقال نیافته و در موارد گزارش شده نیز 

به تصویری سطحی یا نادرست منتهی شده است؛ بدین سبب تاکنون پژوهش‌های کمّی و آزمایشگاهی 

کم‌شماری درباره پیامدهای رویکرد روان‌شناختی آن صورت پذیرفته است. بنابراین پیشنهاد می‌شود با 



142...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

بازخوانی و صورت‌بندی نوین مفاهیم کلیدی حکمت متعالیه در چارچوبی قابل درک برای علوم تجربی، 

بستری نظری برای طراحی پژوهش‌های آینده فراهم آید. این امر می‌تواند هم به غنای علوم روان‌شناسی 

از رهگذر بینش‌های عمیق فلسفی بینجامد و هم به عینیت‌بخشیدن و آزمون تجربی آموزه‌های این مکتب 

کمک کند.



143................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

منابع
* قرآن کریم

ابراهیم، علیرضا )1399(، پیکرهای کرایه‏ای، تهران: کانون اندیشه جوان. -

ابن‌ســیده، علی بن اسماعیل )1424ق(، المحکم و المحیط الاعظم، قاهره: المنظمة العربية للتربية و  -

الثقافة و العلوم.

ابن‌فارس، احمد )1422ق(، معجم مقاییس اللغه، بیروت: دار إحياء التراث العربي. -

ابن‌منظور، محمد بن مکرم )1408ق(، لسان العرب، بیروت: دار إحياء التراث العربي. -

اسنودن، روت )1399(، خودآموز یونگ، ترجمه نورالدین رحمانیان، تهران: آشیان. -

اکبریان، رضا )1388(، جایگاه انسان در حکمت متعالیه ملاصدرا، تهران: علم. -

انوری، حسن )1381(، فرهنگ بزرگ سخن، تهران: سخن. -

بتولی، سید محمدعلی )1376(، با یونگ و سهروردی، تهران: اطلاعات. -

پالمر، مایــکل )1395(، فروید یونگ و دین، ترجمه محمد دهقانپــور و غلامرضا محمودی، تهران:  -

رشد.

گاه جمعی یونــگ و عالم دل مولوی«،  - پورنامداریــان، تقی )1388(، »عالم مثل افلاطــون، ناخودآ

پژوهشنامه فرهنگ و ادب، ش9، ص56.

پویان، مرتضی )1389(، معاد جسمانی در حکمت متعالیه، قم: بوستان کتاب. -

جوادی آملی، ســعید )1388(، مجموعه مقالات همایش منطقــه‏ای صدرالمتالهین، »تعالی حکمت  -

متعالیه«، ج13. تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا.

خــرازی، کمال )1383(، مجموعه مقالات همایش جهانی حکیم ملاصدرا، »نظریة ملاصدرا در باب  -

نفس و بدن و پیامدهای آن در روان‌شناسی«، ج11، تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا.

راغب اصفهانی، حسین بن محمد )1412ق(، مفردات الفاظ القرآن، بیروت: دار الشامیة. -

زینتــی، علی )1383(، مجموعه مقــالات همایش جهانی حکیم ملاصدرا، »انســان کامل از دیدگاه  -

روان‌شناسی و صدرالمتألهین«، ج11، تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا.

سبزواری، ملاهادی )1383(، اسرار الحکم، قم: مطبوعات دیني. -



144...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

ســنایی، علی )1395(، »بررسی روش ناتورالیســتی یونگ در تبیین روان و رؤیا«، روش‌شناسی علوم  -

انسانی، ش87، ص134.

شارپ، داریل )1402(، فرهنگ مفاهیم و اصطلاحات روان‌شناسی یونگی، ترجمه مهدی سربیشه‏ای،  -

تهران: مهراندیش.

شکرکن، حســین؛ غروی، ســیدمحمد و دیگران )1394(، مکتب‏های روان‌شناسی و نقد آن، تهران:  -

سمت.

شــولتز، دوآن، و سیدنی، آلن )1394(، نظریه‌های شخصیت، ترجمه یحیی سیدمحمدی، تهران: نشر  -

ویرایش.

شهبازی، مسعود و جهانگیری، فریبا )1401(، نظریه تحلیلی کارل یونگ، تهران: نشر زرین اندیشمند. -

شیرازی، صدرالدین محمد )1360(، اسرار الآیات، تصحیح محمدخواجوی، تهران: انجمن اسلامی  -

حکمت و فلسفه ایران.

شیرازی، صدرالدین محمد )1410ق(، الحکمه المتعالیه فی الاسفار الاربعه، بیروت: دار احیاء التراث  -

العربی.

شیرازی، صدرالدین محمد )1419ق(، مفاتیح الغیب، بیروت: موسسه تاریخ العربی. -

شیرازی، صدرالدین محمد )1425ق(، الشواهد الربوبیه، بیروت: مؤسسة التاريخ العربي. -

طباطبایی، ســیدمحمد حســین )1390(، اصول فلسفه و روش رئالیســم، تصحیح مرتضی مطهری،  -

تهران: صدرا.

عارفی شیرداغی، محمد اسحاق )1396(، رابطة نفس و بدن، مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی. -

عمید، حسن )1346(، فرهنگ عمید، تهران: امیرکبیر. -

فاریاب، محمدحســین )1391(، »تناسخ و معاد جسمانی؛ سنخیت یا غیریت؟«، دوفصلنامه معرفت  -

کلامی، دوره 8، ش 1، ص134-115.

فرامرز قراملکی، احد )1376(، »درآمدی بر دین شناسی یونگ«، قبسات، ش5 و 6، ص143-142. -

فراهیدی، خلیل بن احمد )1409(، العین، قم: مؤسسة دارالهجرة. -

فیروزآبادی، محمد بن یعقوب )1415(، القاموس المحیط، بیروت: دارالکتب العلمية. -



145................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

ملکیان، مصطفی )۱۳۷۸(، درس‌گفتار کلام جدید، سید جعفر شهیدی. -

موحدیان عطار، علی )1400(، تناسخ گذشته و امروز، قم: دانشگاه ادیان و مذاهب. -

مورنو، آنتونیو )1402(، یونگ، خدایان و انســان مدرن، ترجمه داریوش مهرجویی، تهران: انتشارات  -

مرکز.

وولف، دیوید )1386(، روان‌شناسی دین، ترجمه محمد دهقانی، تهران: انتشارات رشد. -

یونگ، کارل )1381(، یونگ و روانشناسی تحلیلی او، ترجمه فربد فدایی، تهران: دانژه. -

یونگ، کارل )1384(، »درباب بازتولد«، ترجمــه فرزین رضاعی، ارغنون، ش26 و 27، ص 175- -

.196

یونگ، کارل )1390(، چهار صورت مثالی، ترجمه پروین فرامرزی، مشهد: آستان قدس رضوی. -

یونگ، کارل )1398(، پاسخ به ایوب، ترجمه فواد روحانی، تهران: جامی )مصدق(. -

یونگ، کارل )1401الف(، انســان در جستجوی هویت خویشــتن، ترجمه محمود بهفروزی، تهران:  -

جامی )مصدق(.

گاه، ترجمه محمدعلی امیری، تهران: انتشارات  - یونگ، کارل )1401ب(، روان‌شناســی ضمیر ناخودآ

علمی فرهنگی.

یونگ، کارل )1401ج(، دین و روان‌شناسی، ترجمه عبدالرحیم گواهی، تهران: نشر جامی. -

یونگ، کارل )1402(، مشــکلات روانی انســان مدرن، ترجمــه محمود بهفــروزی، تهران: جامی  -

)مصدق(.

یونگ، کارل )1403(، انسان و سمبول‏هایش. ترجمه محمود سلطانیه، تهران: جامی )مصدق(. -

References
 - Akbarian, R. (2009), Jaygah-e Ensan dar Hekmat-e Mota’aliye-ye Mulla Sadra 

[The Status of the Human in Mulla Sadra’s Transcendent Philosophy], Tehran: 
Elm. [In Persian]

 - Amid, H. (1967), Farhang-e Amid [Amid Persian dictionary], Tehran: Amir Kabir. 
[In Persian]

 - Anvari, H. (2002), Farhang-e Bozorg-e Sokhan [The Great Sokhan Dictionary], 
Tehran: Sokhan. [In Persian]



146...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

 - Arefi Shirdaqi, M. E. (2017), Rabete-ye nafs va badan [The relation between soul 
and body], Mashhad: Razavi University of Islamic Sciences. [In Persian]

 - Betuli, S. M.-A. (1997), Ba Jung va Sohravardi [With Jung and Suhrawardi], Teh-
ran: Ettela’at. [In Persian]

 - Bishop, P. (Ed.). (1999), Jung in Contexts: A Reader, London & New York: Rout-
ledge.

 - Ebrahim, A. (2020), Peykarha-ye Keraye’i [Rental Bodies], Tehran: Kanon-e 
Andishe-ye Javan. [In Persian]

 - Evans, R. I. (1976), Jung on Elementary Psychology: A Discussion Between 
C. G. Jung and Richard I. Evans, New York: E. P. Dutton.

 - Farahidi, Kh. b. A. (1988), Al-‘Ayn, Qom: Mu’assasat Dar al-Hijra. [In Persian]
 - Faramarzi Qarāmalaki, A. (1997), Darāmadi bar Din-shenāsi-ye Jung [An Intro-

duction to Jungian Theology], QABASAT (A Quarterly Journal on Philosophy of 
Religion and New Theology), Nos. 5 & 6, pp. 142-143. [In Persian] https://qabasat.
iict.ac.ir/article_16971.html

 - Faryab, M. H. (2012), Tanasok va Ma’ad-e Jesmani; Sankhiyat ya Ghayriyit? [Rein-
carnation and Bodily Resurrection: Similarity or Difference?], Ma‘rifat-e Kalāmī 
(Theological Knowledge),Vol. 8, pp. 115-134. [In Persian] https://kalami.nashri-
yat.ir/node/657

 - Firuzabadi, M. b. Y. (1994), Al-Qamus al-muhit, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya. 
[In Persian]

 - Ibn Faris, A. (2001), Mu’jam Maqayis al-Lugha [Dictionary of Language Mea-
sures], Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi. [In Persian]

 - Ibn Manzur, M. (1988), Lisan al-’Arab [The Tongue of the Arabs], Beirut: Dar Ihya’ 
al-Turath al-’Arabi. [In Persian]

 - Ibn Sida, A. I. (2003), Al-Muhkam wa al-Muhit al-A’zam [The Firm and the Great-
est Comprehensive Lexicon], Cairo: Al-Munazzama al-’Arabiyya lil-Tarbiyya wa 
al-Thaqafa wa al-’Ulum. [In Persian]

 - Javadi Amoli, S. (2009), Majmu’a-ye Maqalāt-e Hamayesh-e Manṭaqeh-i Sadra 
al-Mutālihin, “Ta’ali-ye Hikmat-e Muta’aliya” [Collection of Articles of the Re-
gional Conference on Sadra’s Transcendent Wisdom], Vol. 13. Tehran: Bonyād-e 
Hikmat-e Islami-ye Sadra. [In Persian]

https://qabasat.iict.ac.ir/article_16971.html
https://qabasat.iict.ac.ir/article_16971.html
https://kalami.nashriyat.ir/node/657
https://kalami.nashriyat.ir/node/657


147................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

 - Jung, C. G. (1959), Conscious, unconscious, and individuation, In Collected works: 
The archetypes and the collective unconscious (Vol. 9, Part 1).

 - Jung, C. G. (1965), Memories, dreams, reflections, (A. Jaffé, Ed., R. Winston & C. 
Winston, Trans.). Vintage Books.

 - Jung, C. G. (1968), Collected works of C. G. Jung (2nd ed., Vol. 9, Part 1), Princeton 
University Press.

 - Jung, C. G. (1970), Symbols and the interpretation of dreams, In Collected works: 
The symbolic life (Vol. 18, pp.185-266), Princeton University Press. (Original 
work published 1959)

 - Jung, Carl (2002), Jung va Ravan-shenasi-ye Tahlili-ye Ou [Jung and His Analytical 
Psychology], trans. Farbod Fadaei, Tehran: Danjeh. [In Persian]

 - Jung, C. G. (2005), Dar bāb-e bāz-tavolod [On Rebirth] (F. Reza’i, Trans.), Argha-
non [Arghanon Journal]. Nos. 26 & 27. [In Persian] http://noo.rs/hk4QQ

 - Jung, C. G. (2011), Chahār surat-e mesāli [Four archetypes: mother, rebirth, spirit, 
trickster] (P. Faramarzi, Trans.), Mashhad: Astan-e Qods-e Razavi. [In Persian]

 - Jung, C. G. (2019), Pāsokh be Ayyub [Answer to Job] (F. Rouhani, Trans.), Tehran: 
Jami (Mossadegh). [In Persian]

 - Jung, C. G. (2022a), Ensān dar jostoju-ye hoviyyat-e khishetan [Modern man in 
search of a soul] (M. Behforuzi, Trans.), Tehran: Jami (Mossadegh). [In Persian]

 - Jung, C. G. (2022b), Ravanshenasi-ye zamir-e nākhodāgāh [Psychology of the un-
conscious] (M. A. Amiri, Trans.), Tehran: Elmi va Farhangi. [In Persian]

 - Jung, C. G. (2022c), Din va ravanshenasi [Psychology and religion] (A. Gavahi, 
Trans.), Tehran: Jami. [In Persian]

 - Jung, C. G. (2023), Moshkelat-e ravāni-ye ensān-e modern [Problems de l’âme 
moderne] (M. Behforuzi, Trans.), Tehran: Jami (Mossadegh). [In Persian]

 - Jung, C. G. (2024), Ensān va sembol-hāyash [Man and his symbols] (M. Soltaniyeh, 
Trans.), Tehran: Jami (Mossadegh). [In Persian]

 - Kharazi, K. (2004), Majmu’a-ye Maqalāt-e Hamayesh-e Jahāni-ye Hakim Mulla 
Sadra, “Nazariyat-e Mulla Sadra dar Bāb-e Nafs va Bādān va Payāmadhā-ye Ān 
dar Ravanshenasi” [Collection of Articles of the Global Conference on Mulla Sa-
dra, “Mulla Sadra’s Theory on Soul and Body and Its Consequences in Psycholo-
gy”], Vol. 11. Tehran: Bonyād-e Hikmat-e Islami-ye Sadra. [In Persian]

http://noo.rs/hk4QQ


148...............................................................................مطالعات اسلام و روانشناسی- دوره 19)39(- زمستان 1404 

 - Malekian, M. (1999), Darsgoftar-e kalam-e jadid [Lectures on modern theology], 
Seyyed Jafar Shahidi. [In Persian]

 - Moreno, A. (2023), Jung, khodāyān va ensān-e modern [Jung, Gods and Modern 
Man] (D. Mehrjui, Trans.), Tehran: Markaz. [In Persian]

 - Movahedian Attar, A. (2021), Tanasok-e gozashte va emruz [Reincarnation: past 
and present], Qom: University of Religions and Denominations. [In Persian]

 - Palmer, M. (2016), Freud, Jung va Din [Freud, Jung, and Religion] (Trans. M. De-
hghanpour & G. Mahmoudi), Tehran: Roshd. [In Persian]

 - Pournamdarian, Taqi. Plato’s world of illusion, Collective unconscious of Jung, and 
Mowlana’s world of heart, The Journal of Epicliterature, vol. 5, no. 9, 2010, pp. 
52-68. [In Persian] https://sanad.iau.ir/Journal/jpnfa/Article/1115061

 - Pouyan, M. (2010), Ma’ad-e Jesmani dar Hekmat-e Mota’aliye [Bodily Resurrec-
tion in Transcendent Philosophy], Qom: Bustan-e Ketab. [In Persian]

 - Raghb Isfahani, H. b. M. (1993), Mufradat Alfaz al-Qur’an [The Vocabulary of the 
Qur’an], Beirut: Dar al-Shamiya. [In Persian]

 - Sabzevari, M. H. (2004), Asrar al-Hekm [The Secrets of Wisdom], Qom: Matbou’at 
Dini. [In Persian]

 - Sana’i, A. (2016), Barsa-yi Ravesh-e Nātūrālīstī-ye Jung dar Tabein-e Rāvān va 
Ru’ya [An Investigation of Jung’s Naturalistic Method in Explaining the Mind and 
Dream], Methodology of Social Sciences and Humanities Journal, No. 87, pp. 93-
117. [In Persian] https://method.rihu.ac.ir/article_1253.html

 - Schultz, D., & Allen, S. (2015), Nazariye-haye Shakhsiat [Personality Theories] 
(Trans. Y. Seyed-Mohammadi), Tehran: Nashr Virayesh. [In Persian]

 - Shahbazi, M., & Jahangiri, F. (2022), Nazariyeh-ye Tahlili-ye Karl Jung [Carl 
Jung’s Analytical Theory], Tehran: Nashr Zarrin Andishmand. [In Persian]

 - Sharf, R. S. (2008), Theories of psychotherapy and counseling: Concepts and cases 
(4th ed.), Thomson Brooks/Cole.

 - Sharp, D. (2023), Farhang-e Mafahim va Istatlaha-ye Ravan-Shenasi Yungi [Dic-
tionary of Jungian Psychological Terms] (Trans. M. Sarbisha’i), Tehran: Mehr 
Andish. [In Persian]

 - Shirazi, S. M. (1981), Asrar al-Ayat [The Secrets of the Verses] (Ed. Khajavi), Teh-
ran: Islamic Association of Philosophy and Wisdom of Iran. [In Persian]

https://sanad.iau.ir/Journal/jpnfa/Article/1115061
https://method.rihu.ac.ir/article_1253.html


149................................ از ناخودآگاه جمعی تا حقیقت متعالی: نقدی بر رویکرد یونگ به تناسخ با تکیه بر مبانی حکمت صدرایی

 - Shirazi, S. M. (1991), Al-Hekma al-Muta’aliyya fi al-Asfar al-Arba’a [Transcendent 
Wisdom in the Four Journeys], Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi. [In Persian]

 - Shirazi, S. M. (1998), Mafatih al-Ghayb [Keys to the Unseen], Beirut: Institute of 
Arab History. [In Persian]

 - Shirazi, S. M. (2004), Al-Shawahid al-Rububiyya [The Proofs of Divinity], Beirut: 
Foundation of Arab History. [In Persian]

 - Shokarshken, H., et al. (2015), Maktabhaye Ravan-Shenasi va Naqd-e An [Schools 
of Psychology and Their Critique], Tehran: Samt. [In Persian]

 - Snowden, R. (2020), Khod-amuz-e Jung [Self-Taught Jung] (Trans. N. Rahmanian), 
Tehran: Ashiyan. [In Persian]

 - Stevens, A. (1999), On Jung: Updated Edition, Princeton, NJ: Princeton University 
Press.

 - Tabataba’i, S. M. H. (2011), Osul-e falsafeh va ravesh-e realism [The principles of 
philosophy and the method of realism], Tehran: Morteza Motahhari, Sadra. [In 
Persian]

 - Wulff, D. M. (2007), Ravanshenasi-ye din [Psychology of religion: classic and con-
temporary] (M. Dehqani, Trans.), Tehran: Roshd. [In Persian]

 - Zeynati, A. (2004), Majmu’a-ye Maqalāt-e Hamayesh-e Jahāni-ye Hakim Mulla 
Sadra, “Ensān Kāmil az Didgāh-e Ravanshenasi va Sadra al-Mutālihin” [Col-
lection of Articles of the Global Conference on Mulla Sadra, “The Perfect Human 
from the Viewpoint of Psychology and Transcendent Philosophers”], Vol. 11. Teh-
ran: Bonyād-e Hikmat-e Islami-ye Sadra. [In Persian]


	_Hlk213939578

